

من روائع حجّة الإسلام أب حامد العزّالي

الكتشاف والثبيّن في غرور الخلق أجمعين

# أضناف المغدورين

حجّة الإسلام أب حامد الغزالى



دراسة وتحقيق شليس  
عبداللطيف عاصي سور



جده عبد الله

من رواية حجّة الإسلام أبو حامد الغزالى

الكشف عن الابهار في غرور الخلق أجمعين

# أصناف المعرورين

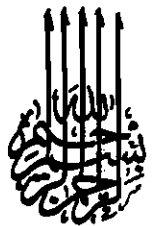
حجّة الإسلام أبو حامد الغزالى

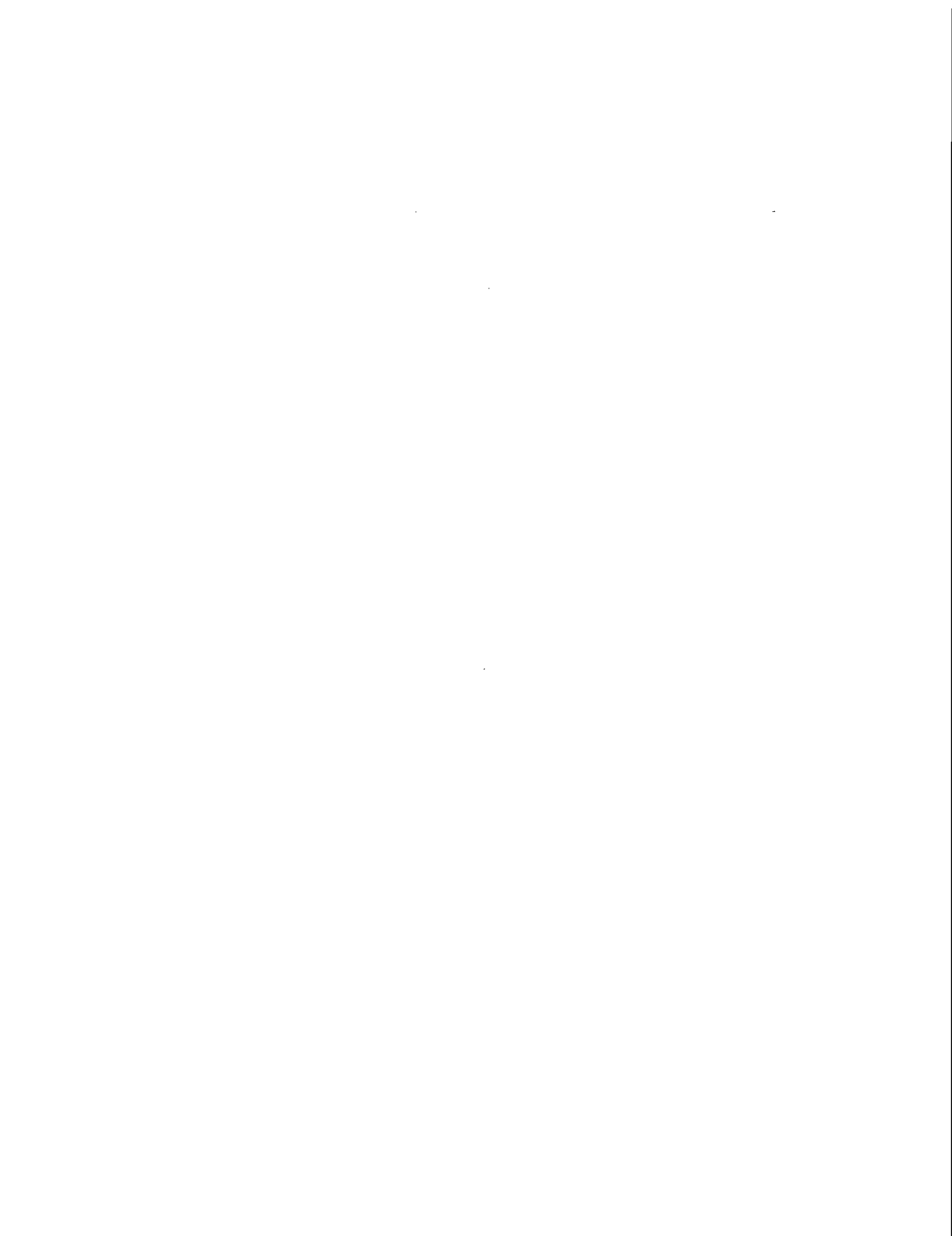
دراسة وتحقيق شلبي  
عبداللطيف عابد

مكتبة القراءة

للطبع والنشر والتوزيع  
٣ شارع القماش بالقاهرة - بولاق  
القاهرة - ت ٧٦١٩٦٢ - ٧٦٨٥٩١

جميع الحقوق محفوظة  
لـ**مكتبة القرآن**







## مقدمة الحق

في كل مكان و زمان يقول القرآن للإنسان :

﴿ يا أهْلَهُ إِنْسَانٌ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ ﴾ .

(الأنفطار : ٦)

والغرور — والعياذ بالله — أشكال وألوان والمعرورون أصناف  
وفئات جاء ذكرهم في كثير من الآيات .

ويكشف القرآن الكريم عن مصادر الغرور فيقول :

﴿ فَلَا تَغْرِنَّكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغْرِنَّكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورُ ﴾ <sup>(١)</sup> .

(لقمان : ٣٣)

ويقول جل شأنه :

﴿ وَغَرَّتْكُمُ الْأَمَانِيُّ حَتَّىٰ جَاءَ أَمْرُ اللَّهِ ﴾ .

(الحديد : ١٤)

ثم يقول :

﴿ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ .

(آل عمران : ٢٤)

---

(١) بفتح العين : الشيطان . لكتلة ما يغري بخدع سعي غروراً .

ولقد كان الإمام علي — رضي الله عنه — يعرف الدنيا على حقيقتها فيواجهها بقوله :

« يا دنيا غُرْى غَيْرِى »

وكيف لا تكون دنيانا « دار الغُرُور » وقد منح الشيطان فيها حق « الإغراء والإغواء والإضلal » أليس هو « الغُرُور » مهنته أن يُغُرّ الناس : مؤمنهم وكافرهم ، طائعهم وعاصيهم ، عالمهم وحالهم وليس هناك من ينجو من إغرائه وإغواهه إلا من عصم الله .

من هذا كله نرى حجة الإسلام الغزالى في هذا الكتاب « الكشف والتبيين في غرور الخلق أجمعين » يتصدى للمغوروين .. يكشف عن منشأ غرورهم ، ويبين أصنافهم وفرقهم ، ويشخص الداء ، ويصف الدواء محاولاً أن يسد في وجه الشيطان كل أبواب الإغراء والإغواء ليجنينا شر الغرور ، ويأخذ بآيدينا بعيداً عن دائرة في عبارة موجزة وبيان سهل حتى لا يدخلنا الغرور ..

نَسَأَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ أَنْ نَكُونَ مِنْ يَرْجُونَ تِجَارَةَ لَنْ تَبُورُ .

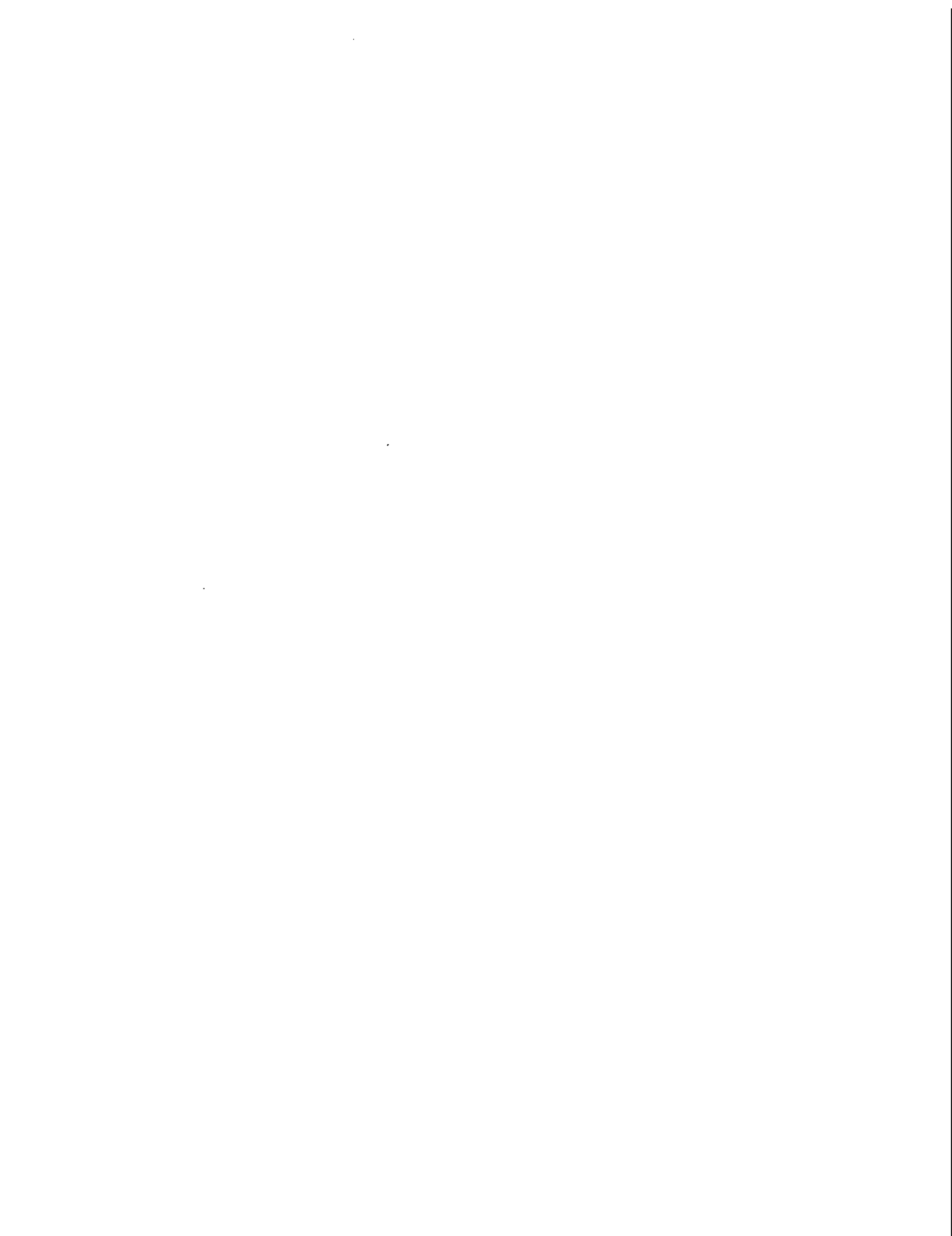
وَهَا هُوَ ذَا بِيَانٍ تَوْضِيْحٍ بِأَصْنَافِ الْخَلْقِ أَجْمَعِينَ وَأَصْنَافِ الْمَغُوروْنَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ .

الحق



## دراسة التحقيق

- هذا الكتاب .
- المؤلف .
- عصره .
- مؤلفاته .
- حجّة الإسلام مؤلفاً ومحدداً .
- منهج التحقيق .





## هذا الكتاب

هذا كتاب آخر من « رواع حجة الإسلام » ألى حامد الغزالى  
نقدمه لقرائنا لينضم إلى مجموعة الغزالى التى قدمناها من قبل .

وقد عثنا عليه بين مخطوطات دار الكتب المصرية تحت رقم  
( ١٦٤ — أخلاق تيمور ) ويقع في ثلاثين صفحة من القطع الكبير .

وتحمل الصفحة الأولى من المخطوط عنوان الكتاب بخط ناقله :  
« أصناف المغوروين » .

وفي نهاية صفحاته يقول ناقله : « عثمان بن العلامة الشيخ سلمان » :  
« وكان الفراغ من نقل هذا التأليف ليلة الخميس المبارك لخمس  
وعشرين مضين من شهر شaban الذى هو من شهور عام  
١١٨٢هـ » .

ولكن عندما نعود إلى مقدمة « المخطوط » نجد حجة الإسلام  
الغزالى يذكر اسم الكتاب كـ سماه هو فيقول :  
« هذا كتاب الكشف والتبيين في غرور الخلق أجمعين » .

ولقد تبينا من خلال البحث عن مؤلفات الغزالى التى تم طبعها أن  
هناك « مطبوعاً » بنفس الاسم الذى سماه به الغزالى ، لكنه لم يلق من  
الاهتمام ما يستحقه فقد طبع بهامش كتاب « تبيه المغتربين للشعراني »

ف طبعة قديمة من مطبوعات دار إحياء الكتب العربية لعيسي البافى  
الحلبي وشركاه .. لا تحمل تاريخ طبعها .

وأخذنا ندرس المخطوط ، ونراجعه على النص المطبوع ، لنقدمه  
لقراءنا في كتاب مستقل بعد أن نعطيه حقه من التحقيق .

ولقد لفت نظرنا ونحن نراجع المخطوط أن الإمام الغزالى يحيل  
القارئ الذى يبغى المزيد والتوسيع إلى « إحياء علوم الدين : مداخل  
الآفات » « ربع المنجيات » .

وعدنا إلى كتاب « إحياء لنجد الغزالى » يفرد باباً من أبوابه تحت  
عنوان « كتاب ذم الغرور » تناول فيه أصناف المغوروين بتوسيع !!

وعند ذلك أدركنا أن الإمام الغزالى قد أفرد للغرور — من بين  
الآفات — كتاباً مستقلاً ، ضمنه هذا المخطوط نظراً لوقوع الكثيرين  
فيه من العلماء والعلماء ، والمتصوفة ، وأرباب الأموال ، والفقراء ..  
حتى يكون في متناول الجميع .. ليدرك كل منا غروره وليفسد على  
الشيطان مداخله !! ويفصح عن ذلك كله في مقدمة « المخطوط »  
فيقول :

« ثم رأيت الغرور لازماً لجمع المؤمنين المكففين والكافرين إلا من  
عصمه الله رب العالمين » .

وأنا — بحمد الله — أكشف عن غرورهم ، وأبين الحجة فيه ،  
وأوضحه غاية الإيضاح ، وأبينه غاية البيان ، بأوجز ما تكون العبارة  
وأبدع ما تكون الإشارة .

أرأيت أيها القارئ العزيز أنه هنا في « المخطوط » يقدمه موجزاً ،  
وهناك في « الإحياء » يطيل ويطنب .

ولك أيها القارئ العزيز أن تكتفى بهذه الخلاصة الموجزة المركزة ،  
وبحاصة ، وصاحبها هو الذي قدمها .. فخير الكلام ما قل ودل ،  
وقد قال الخليفة أبو بكر في أول خطبة له « كثير الكلام ينسى بعضه  
بعضاً » .

ومن حluck أيها القارئ أن تعيش مع الغزالى في إحياءه إن أردت  
المزيد .

كل ما يهمنا أن تعرض نفسك على حجة الإسلام الغزالى وتحسّس  
خطاك بين هذه الأصناف التي تعرض لها من المغوروين حيث تناولها  
بالشرح والتحليل ، فقد تكون — حاشاك الله — من هؤلاء أو أولئك  
دون أن تدرى .

وكما نطلب من الله السلامة والعافية لأنفسنا في ديننا ودنيانا نطلبها  
لإخوتنا وأخواتنا من المؤمنين والمؤمنات .





## المؤلف أبو حامد الغزالى في سطور

- ولد أبو حامد محمد بن محمد بن محمد بن أحمد الغزالى في قرية « غزالة » من أعمال « طوس » سنة ٤٥٠ هـ ..
- تنقل في طلب العلم ما بين « طوس » إلى « جرجان » و « نيسابور » حيث لازم إمام الحرمين الجوينى ، وصار من أخص تلاميذه .
- لقى الوزير « نظام الملك » بعد موت إمام الحرمين فعرف له مكانته ، وأنزله خير منزل ، وفوض إليه التدريس بالمدرسة النظامية « بغداد » بعد أن جرى بينه وبين العلماء مجادلات ومناظرات في عدة مجالس استووجبت إعجاب نظام الملك . وكان يحضر درسه نحو ثلاثة من كبار العلماء حيث كانت تشد إليه الرجال .
- ثم ترك الدنيا وزينتها وخرج من بغداد سائحاً متصوفاً (عام ٤٨٨) ، وبدأ بالحج ثم دخل الشام وأقام بها زاهداً ، وفي عزله ببلاد الشام ألف « كتاب الإحياء » ثم انتقل إلى بحث المقدس ، ثم قصد مصر ، وأقام بالإسكندرية مدة ، ويقول « ابن خلkan » إنه قصد الركوب منها في البحر إلى بلاد المغرب للاجتماع بالأمير « يوسف بن تاشفين » صاحب « مراكش » فبلغه نعيه ، وعندئذ صرف عزمه عن تلك الناحية ، وعاد إلى بغداد ثم خراسان .

- درس بالمدرسة النظامية بنیسابور مدة أخرى ، ثم رجع إلى طوس ، وانخذل إلى جانب درسه مدرسة للفقهاء ، وخانقاه للصوفية .
- قسم وقته بين العبادة والتدريس ومجالسة المتصوفة إلى أن وفاه الأجل (سنة ٥٠٥) في مدينة الطبران قصبة طوس بعد أن ملأ الدنيا علمًا وفضلاً وخيراً .



## عصر الإمام الغزالى

١ - هو عصر السلاجقة الذين قاموا بمناصرة أهل السنة على الشيعة .

٢ - وهو العصر الذي نشط فيه الباطنية .

٣ - كما ازدحم العصر بأصحاب المذاهب الفلسفية المختلفة فلم يكن عجياً ولا غريباً أن يتصدى « حجة الإسلام » الغزالى لهؤلاء وأولئك .. بالرد .. والتفنيد .. والمناهضة ويعلنها حرباً .. ويشن هجماته وغاراته على جهات مختلفة كانت وسليته فيها المناقضة والمجادلة والتأليف ، والتصنيف .

### مؤلفاته :

لو تصدينا لعد مؤلفاته وحصرها لوجدنا أنها تزيد على السبعين مؤلفاً ؛ منها ما رأى النور ، ومنها ما لا يزال مخطوطاً .. ومن مؤلفاته :

١ - تهافت الفلاسفة . ٢ - مقاصد الفلسفة .

٣ - عقيدة أهل السنة . ٤ - فضائح الباطنية .

٥ - فيصل التفرقة بين الإسلام والزنادقة . ٦ - تزويه القرآن عن المطاعن .

٧ - التبر المسبوك في نصيحة الملوك . ٨ - مكاشفة القلوب .

---

٩ — المقذ من الصلال . . . . .  
١٠ — ميزان العمل . . . . .  
١١ — إلحاد العوام عن علم الكلام . . ١٢ — إحياء علوم الدين . .  
١٣ — الوسيط « في علم الفقه » . . ١٤ — البسيط « في علم  
الفقه » . . . . .  
١٥ الوجيز « في علم الفقه » . . . . .  
١٦ — الخلاصة « في علم  
الفقه » . . . . .

إلى غير ذلك من كتبه التي تصدّت لحصرها قوائم الكتب  
والمخطوطات . . . . .





## حجّة الإسلام الغزالي مؤلفاً ومحدداً

نستطيع أن نقسم عمل حجّة الإسلام وإنتاجه وتجديده في  
نحوتين :

**الأولى** : نقده للفلسفة ومناقشته لها ، وتجديده لعلم الكلام الذي  
فقد جدّته وحياته .

**الثانية** : « الحِسْبَةُ » على المجتمع الإسلامي المعاصر ، والدعوة إلى  
الأخلاق الإسلامية ، والروح ، والتخلّي بالحقائق .

ويمثل الناحية الثانية كتابه العظيم « إحياء علوم الدين » وقد صنف  
الغزالي هذا الكتاب ، وقد خرج من بغداد في طلب السعادة واليقين  
واشتغل بالعبادة والمجاهدة والانقطاع عن الناس . الغزالي إذن مصلح  
اجتماعي يختص جزءاً من كتابه بذم الغرور يذكر فيه أصناف  
المغتررين ، وفرق كل صنف ، ذكر منهم المغتررين من أهل العلم ،  
وفرقهم ، والمغتررين من المتصوفة ، والمغتررين من أرباب الأموال  
وفرقهم ، وقد ذكر منافذ الشيطان ومداخل النفس في هذه الطبقات  
وأصنافها وذكر من أفكارهم ومزالفهم وعدهم النفسية ما لا يطلع  
عليها إلا عالم كبير من علماء النفس<sup>(١)</sup> .

وقد انتقد العلماء والمشغلين بالعلم في غلوائهم في الإكثار من  
الجزئيات الفقهية ، والخلافيات ، والكلام ، والجدل ، والتعقّل ، والتعقّم في  
العلوم الآلية : كالنحو واللغة ، والشعر والغريب ، والانبهاك به .

(١) أبو الأعلى المودودي — حجّة الإسلام الغزالي .

## نقده للصوفيه :

وانتقد الصوفيه : بالاكتفاء بحفظ أقوال المشائخ وأخبارهم ولاحظ أن هذه العلوم لما كانت متعلقة بعلوم الشرع اغتر بها أربابها .

فاما علم الطب والحساب والصناعات ، وما يعلم أنه ليس من علوم الشرع ، فلا يعتقد أصحابها أنهم ينالون المغفرة بها من حيث إنها علوم ؛ فكان الغرور بها أقل من الغرور بعلوم الشرع .

ولقد ذكر من التباسات الصوفية وبمبالغتهم شيئاً كثيراً يدل على إنصافه وتدقيقه .

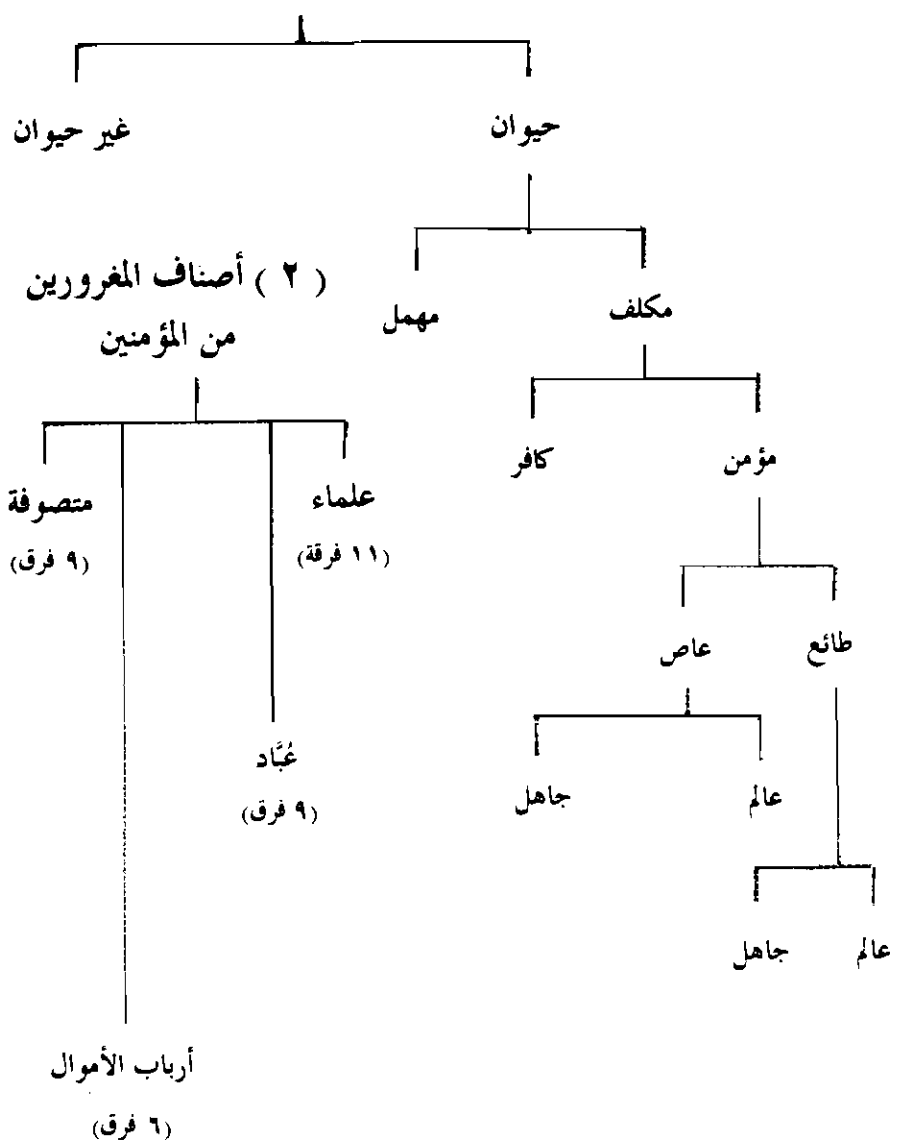
وقد ذكر عن المغتررين من أرباب الأموال طرائف وحقائق تدل على النظر العميق والفهم الديني الصحيح .

ويتجلى لنا ذلك من خلال حديثه عن غرور العامة وطوائف من الأغنياء والفقراء .

يظهر الغزالي مصوراً حاذقاً يتناول بريشه البارعة مجتمع عصره فيصور محايله وقسمات وجهه ويجسم وقائعه وتجاعيده ويظهر في ذلك كله ذكاؤه وسعة اطلاعه ، ودقة ملاحظته وبراعة تصويره وسلامة تفكيره .



## ١) أصناف الخلق أجمعين



## «بيان توضيحي لأصناف المغوروين»



## منهج التحقيق

- ١ — خرجت الآيات القرآنية مضبوطة بالشكل .
- ٢ — خرجت الأحاديث ، وأرجعتها إلى أصولها من كتب السنة  
تخرجاً علمياً .
- ٣ — تناولت غوامضه بالشرح والتبيين ، وعلقت على ما يحتاج إلى  
تعليق ، وترجمت لمن ورد ذكرهم من الأعلام .
- ٤ — عالجت النص بضبطه ، وإصلاح أخطائه مستعيناً في ذلك  
كلما أمكن بالإحياء والنص الهامشى .
- ٥ — وضعت عناوين لأبواب الكتاب ، وفصوله وفرق المغوروين  
وأقسامهم بغية إخراج الكتاب في صورته الائقة . وهاهو ذاك ترى .

عبد اللطيف عاشور

جادى الأولى سنة ١٤٠٦ هـ  
القاهرة في  
يناير سنة ١٩٨٦ م





بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة المؤلف

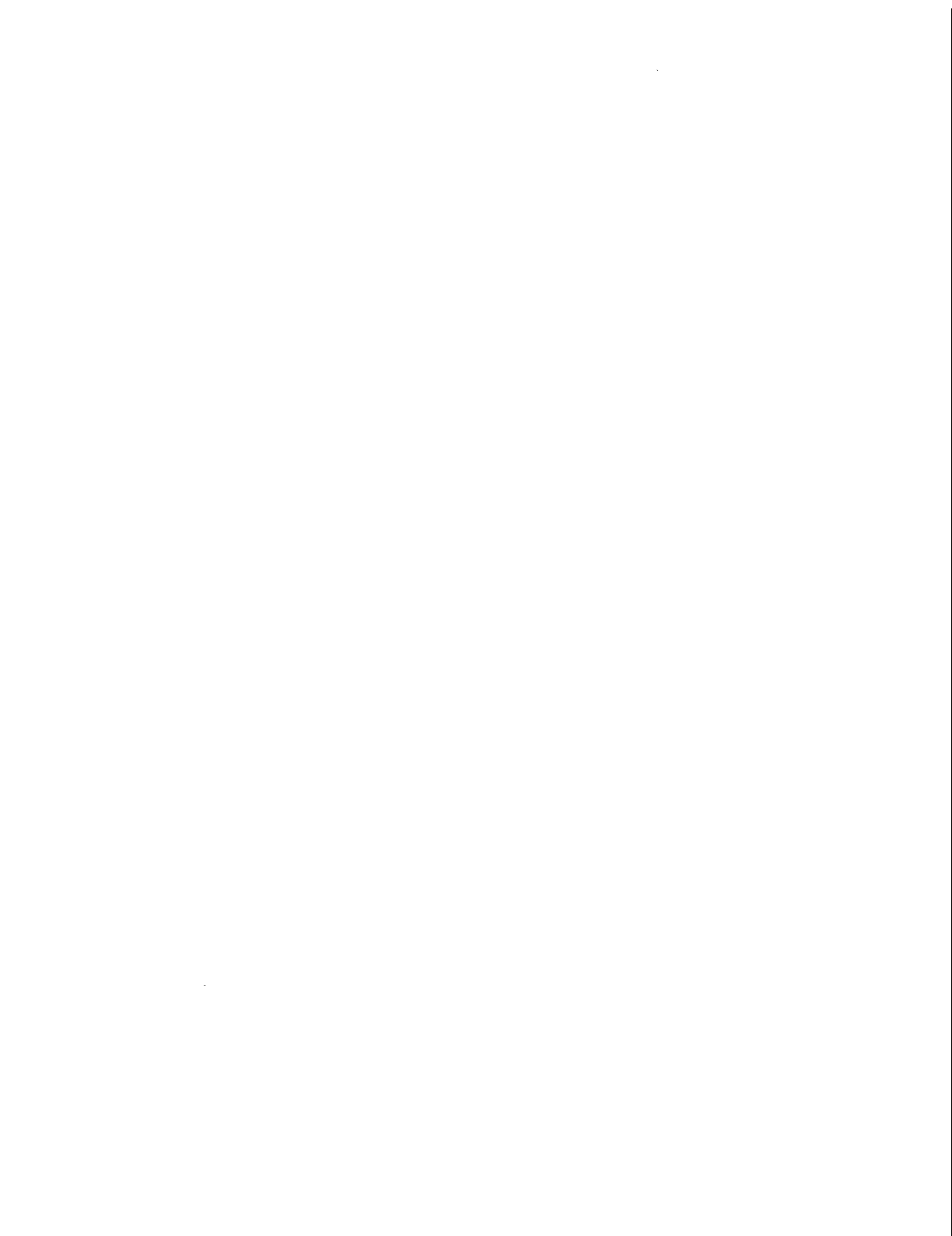
قال الشيخ الإمام العالم العامل حجة الإسلام أبو حامد  
محمد بن محمد الغزالى الطوسي رحم الله وعفا عنه : الحمد لله  
وحده والصلوة والسلام على خير خلقه سيدنا محمد وآلها  
وصحبه ؛ هذا كتاب الكشف والتبيين في غرور الخلق  
أجمعين . اعلم أن الخلق قسمان : حيوان وغير حيوان ...  
والحيوان قسمان : مكلف ومهمل<sup>(١)</sup> ... فالمكلف من خاطبه  
الله بالعبادة وأمره بها .. ووعده الثواب عليها ونهاه عن  
المعاصي وحذره العقوبة ..

ثم المكلف قسمان : مؤمن وكافر .. والمؤمن قسمان طائع  
وعاصٍ .. وكل من الطائعين والعاصين ينقسم قسمين : عالم  
وجاهل ..

ثم رأيت الغرور لازماً لجميع المؤمنين المكلفين والكافرين .  
إلا من عصمه الله رب العالمين .. وأنا بحمد الله أكشف عن  
غرورهم وأبين الحجة فيه .. وأوضحه غاية الإيضاح . وأبينه  
غاية البيان بأوجز ما تكون العبارة .. وأبدع ما يكون من  
الإشارة .

والمغوروون من الخلق ماعدا الكافرين أربعة أصناف :  
صنف من العلماء .. وصنف من العباد .. وصنف من  
أرباب الأموال .. وصنف من المتصوفة .

(١) مكتنوا في المخطوطة ، أما في النسخة المطبوعة « غير مكلف »



## الباب الأول

### في غرور الكافرين ومن يشاركونهم غرورهم وغرور العصاة من المؤمنين

• غرور الكافر قسمان :

١ - من غرته الحياة الدنيا

٢ - ومن غره بالله الغرور

« الشيطان » .

• بم يكون علاجهم من ذاك الغرور ؟

١ - إما بتصديق « وهو الإيمان » .

٢ - وإما ببرهان .

• من أولئك الذين يشاركون الكفار

غرورهم ؟ وما سبب ذاك الغرور ؟

وما منشئه ؟

• مم ينشأ غرور عصاة المؤمنين ؟

ومن أولئك الذين يقربون منهم في غرورهم ؟





## غُرُورُ الْكَافِرِ

فَأَوْلَى مَا نَبْدَأْ بِهِ غُرُورُ الْكَافِرِ ، وَهُوَ قَسْمَانِ :

مِنْهُمْ مِنْ غُرْتَهُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا .. وَمِنْهُمْ مِنْ غُرْتَهُ بِاللَّهِ الْغَرُورُ<sup>(١)</sup> .. أَمَا الَّذِينَ غُرَّتْهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَهُمُ الَّذِينَ قَالُوا : النَّقْدُ خَيْرٌ مِنَ النِّسِيَّةِ<sup>(٢)</sup> .. وَلَذَاتُ الدُّنْيَا يَقِينٌ .. وَلَذَاتُ الْآخِرَةِ شَكٌ !! .. وَلَا يَتَرَكُ الْيَقِينُ بِالشَّكِ .. وَهَذَا قِيَاسٌ<sup>(٣)</sup> فَاسِدٌ .. وَهُوَ قِيَاسٌ إِبْلِيسٌ لِعْنَهُ اللَّهُ تَعَالَى فِي قُولِهِ : أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ .. فَظُنِّنَ أَنَّ الْخَيْرَيَّةَ فِي النِّسَبِ ..

وَعِلَاجُ هَذَا الْغَرُورِ شَيْئَانِ :

إِمَا بِتَصْدِيقٍ وَهُوَ الْإِيمَانُ .. إِمَا بِبَرهَانٍ .

أَمَا التَّصْدِيقُ فَهُوَ أَنْ يَصْدِقَ اللَّهُ تَعَالَى فِي قُولِهِ<sup>(٤)</sup> وَمَا عَنِ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى<sup>(٥)</sup> وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعٌ الْغَرُورُ<sup>(٦)</sup> .. وَتَصْدِيقُ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِيمَا جَاءَ بِهِ .. وَأَمَا الْبَرَهَانُ : وَهُوَ أَنْ يَعْرُفَ وَجْهُ فَسَادِ قِيَاسِهِ .. أَنْ قُولُهُ : الْدُّنْيَا نَقْدٌ وَالْآخِرَةُ نِسِيَّةٌ مُقْدَمَةٌ صَحِيحةٌ وَأَمَا قُولُهُ : النَّقْدُ خَيْرٌ مِنَ النِّسِيَّةِ .. فَهُوَ مُحْلٌ التَّلْبِيسِ .. وَلِيْسَ الْأَمْرُ

(١) الغُرُور بالفتح الشيطان .

(٢) النِّسِيَّةُ التَّأْجِيلُ وَالتَّأْخِيرُ ، وَلَذَاتُ الدُّنْيَا مُعْجَلَةٌ وَلَذَاتُ الْآخِرَةِ مُؤْجَلَةٌ ..

(٣) الْقِيَاسُ هُوَ أَهْمَّ أَنْوَاعِ الْإِسْتِدَلَالِ غَيْرِ الْمُبَاشِرِ عِنْدَ أَرْسَطُو وَقَدْ عَرَفَ بِأَنَّ قَوْلَهُ بِأَنَّهُ قَوْلَ قَدْمَاتِ مُعِيَّةٍ ، فَلَمْ يَعْلَمْ عَنْهَا بِالْحَضْرَةِ شَيْءٌ غَيْرَ تَلْكِ الْمُقْدَمَاتِ ، وَمَعْنَى ذَلِكَ أَنَّ الْقَضَائِيَّاتِ الَّتِي يَتَرَكُّبُ مِنْهَا الْقِيَاسُ وَتَوَلُّهُ أَجْزَاءُهُ تُسَمَّى « مُقْدَمَاتٍ » وَهُوَ يَتَأَلَّفُ مِنْ مُقْدَمَتَيْنِ وَيَشْكُلُ الْقِيَاسَ غَيْرَ الْمُقْدَمَتَيْنِ نِسْجَةً تَلَزِّمُ عَنْهُمَا وَلَا يَدْعُ مِنْ سَلَامَةِ الْمُقْدَمَاتِ لِتَسْلِمَ النِّسْجَةُ الْمُتَرْتِبَةُ عَلَيْهَا وَلَا فَسَدُ الْقِيَاسِ وَفَسَدُ مَا تَرْتِبُ عَلَيْهِ .

(٤) الشُّورِيٌّ : ٣٦ .

كذلك .. بل إن كان النقد مثل النسيئة في المقدار .. والمقصود فهو خير .. وإن كان أقل منها .. فالنسيئة خير منه .. ومعلوم أن الآخرة أبدية .. والدنيا غير أبدية .. وأما قوله : ولذات الدنيا يقين ولذات الآخرة شك فهو أيضاً باطل .. بل ذلك يقين عند المؤمنين ..

وليقينه مُدرِّكَان : أحدهما الإيَّان والتصديق على وجه التقليد للأنبياء والعلماء كما يقلد الطيب الحاذق في الدواء .. والمدرك الثاني : الوحي للأنبياء والإِلَام للأولياء .. ولا تظن أن معرفة النبي ﷺ لأمور الآخرة .. ولأمور الدنيا تقليد لجبريل عليه السلام .. فإن التقليد ليس بمعرفة صحيحة .. والنبي ﷺ حاشاه الله من ذلك .. بل قد انكشفت له الأشياء .. وشاهدها بنور البصيرة .. كما شاهدت أنت المحسوسات بالعين الظاهرة ..

(فصل)

## « فيمن يشاركون الكفار غرورهم من المؤمنين بربهم »

والمؤمنون . بأسنتهم وعقائدهم إذا ضيعوا أمر الله تعالى وهي الأعمال الصالحة .. وتذنسوا بالشهوات .. وهم مشاركون الكفار في هذا الغرور .. فالحياة الدنيا للكافرين والمؤمنين جميعاً غرور : فاما غرور الكافرين بالله تعالى فمثاله :

قول بعضهم في أنفسهم بأسفهم : إنه إن كان الله معينا فنحن أحق بها من غيرنا كما أخبر الله تعالى عنهم في صورة الكهف حين قال :

﴿ ما أظن أن تبىء هذه أبداً ، وما أظن الساعة قائمة ولكن رددت إلى ربى لأجدن خيراً منها منقلباً ﴾<sup>(١)</sup> .

ما سبب هذا الغرور ؟

وسبب هذا الغرور قياس من أقيسة إبليس لعنه الله تعالى .. وذلك أنهم ينظرون مرة إلى نعم الله تعالى عليهم في الدنيا .. فيقيسون عليها نعم الآخرة ، ومرة ينظرون إلى تأخير عذاب الله عنهم في الدنيا فيقيسون عذاب الآخرة كما أخبر الله تعالى عنهم ﴿ ويقولون في أنفسهم لو لا يعذبنا الله بما نقول حسبهم جهنم يصلونها فبيس المصير ﴾<sup>(٢)</sup> ومرة ينظرون إلى المؤمنين وهم فقراء .. فيزدرؤنهم ويقولون : ﴿ أهؤلاء من الله عليهم من يتنا ﴾<sup>(٣)</sup> .. ويقولون : ﴿ لو كان خيراً ما سبقونا إليه ﴾<sup>(٤)</sup> ..

وترتيب القياس الذي نظم في قلوبهم أنهم يقولون : قد أحسن الله إلينا بنعم الدنيا .. وكل محسن فهو محب ، وكل محب فهو محسن ، وليس كذلك .. بل يكون محسناً ولا يكون محبًا .. بل ربما يكون الإحسان سبب هلاكه على الاستدراج .. وذلك محض الغرور بالله عز

(١) الكهف : ٣٥ .

(٢) الجادلة : ٨ .

(٣) الأنعام : ٥٣ .

(٤) الأحقاف : ١١ .

وَجَلٌ .. وَلَذِكْرٌ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَحْمِي عَبْدَهُ مِنَ الدُّنْيَا كَمَا يَحْمِي أَحَدَكُمْ مِرِيضَهُ عَنِ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ وَهُوَ يَجْهِهُ <sup>(١)</sup> .. وَلَذِكْرٌ كَانَ أَرْبَابُ الْبَصَائِرِ إِذَا أَقْبَلُتُمْ عَلَيْهِمُ الدُّنْيَا حَزَنُوا ، وَإِذَا أَقْبَلُتُمْ عَلَيْهِمُ الْفَقْرُ فَرَحُوا .. وَقَالُوا : مَرْحُبًا بِشَعَارِ الصَّالِحِينِ ، فَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ﴿فَأَمَّا إِنْسَانٌ إِذَا مَا أَبْتَلَاهُ رِبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَهُ <sup>(٢)</sup>﴾ .. وَقَالَ تَعَالَى : ﴿أَيَحْسِبُونَ أَنَّمَا تُمَدِّهُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَيْنَ نِسَارِعِهِمْ فِي الْخَيْرَاتِ بَلْ لَا يَشْعُرُونَ <sup>(٣)</sup>﴾ .. الْآيَةُ .. وَقَالَ تَعَالَى : ﴿سَنَسْتَدِرُ جَهَنَّمَ مِنْ حِيتَ لَا يَعْلَمُونَ ، وَأَمْلَى لَهُمْ إِنْ كَيْدِي <sup>(٤)</sup> مَتِينٌ <sup>(٥)</sup>﴾ .. وَقَالَ تَعَالَى : ﴿فَلَمَّا نَسِوا مَا ذَكَرْنَا بِهِ فَتَحَنَّا عَلَيْهِمْ أَبْوَابُ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرَحُوا بِمَا أَوْتُوا أَخْذَنَاهُمْ بِغَتَّةٍ فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ <sup>(٦)</sup>﴾ ..

قَمْنَ آمَنَ بِاللَّهِ تَعَالَى يَأْمُنُ مِنْ هَذَا الْغَرُورِ ..

### وَمِمَّ يَنْشَأُ هَذَا الْغَرُورُ ؟

وَمِنْشَأُ هَذَا الْغَرُورِ الْجَهْلُ بِاللَّهِ تَعَالَى .. وَبِصَفَاتِهِ .. فَإِنْ مِنْ عَرْفِ اللَّهِ تَعَالَى فَلَا يَأْمُنُ مِنْ مَكْرُ اللَّهِ .. وَيَنْظُرُونَ إِلَى فَرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَمُتْوِدَ وَمَاذَا حَلَّ بِهِمْ .. مَعَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَعْطَاهُمْ مِنَ الْمَالِ .. وَقَدْ حَذَرَ اللَّهُ

(١) رواه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده عن أبي عساكر عن حذيفة بلفظ « إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَحْمِي عَدَهُ الْمُؤْمِنُ مِنَ الدُّنْيَا وَهُوَ يَجْهِهُ كَمَا تَحْمِي مَرِيضَكُمْ مِرِيضَهُ عَنِ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ تَخَافُونَ عَلَيْهِ » .

(٢) الفجر : ١٥ .

(٣) المؤمنون : ٥٥ .

(٤) القلم : ٤٣ - ٤٤ .

(٥) المؤمنون : ٧٧ .

تعالى مكره فقال تعالى : ﴿فَلَا يَأْمُن مَكْرُ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ﴾<sup>(١)</sup> .. وقال تعالى : ﴿وَمَكَرُوا وَمَكَرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ﴾<sup>(٢)</sup> .. وقال تعالى : ﴿فَمَهْلِكُ الْكَافِرِينَ أَمْهَلُهُمْ رُوِيدًا﴾<sup>(٣)</sup> .. فمن أولى نعمة يحذر أن تكون نفقة .

### فصل في غرور عصاة المؤمنين

## « وَهُمْ مِنْ يَتَكَلَّوْنَ عَلَى عَفْوِ اللَّهِ وَيَهْمِلُونَ الْعَمَلَ »

وأما غرور العصاة بالله من المؤمنين فقوتهم : غفور رحيم ، وإنما يُرجى عفوه فاتكلوا على ذلك وأهملوا الأعمال وذلك من قبل الرجاء فإنه مقام محمود في الدنيا . وأن رحمة الله واسعة ونعمته شاملة وكرمه عظيم ، وأننا موحدون نرجوه بوسيلة الإيمان والكرم والإحسان .

### منشأ ذاك الغرور :

وربما كان منشأ حاهم التسلك بصلاح الآباء والأمهات .. وذلك نهاية الغرور فإن آباءهم مع صلاحتهم وورعهم<sup>(٤)</sup> كانوا خائفين .. ونظم قياسهم الذي سُوِّل<sup>(٥)</sup> لهم الشيطان : من أحب إنساناً أحب أولاده .. فإن الله قد أحب أباكم فهو يحبكم فلا تحتاجون إلى الطاعات ، فاتكلوا على ذلك واغتروا بالله ، ولم يعلموا أن نوحًا عليه

(١) الأعراف : ٩٩ . (٢) آل عمران : ١٧ . (٣) الطارق : ٥٤ .

(٤) الورع اجتناب المعاصي والشهابات .

(٥) سُوِّل لهم : أغواهم وذين لهم أن يتعلموا .

السلام ، أراد أن يحمل ولده في السفينة فمنع ، وأغرقه إليه سبحانه وتعالى بأشد ما أغرق به قوم نوح ..

وإن نبينا محمد ﷺ استأذن في زيارة قبر أمه .. وفي الاستغفار :  
فاذن له في الزيارة ولم يؤذن في الاستغفار لها ..

ونسوا قوله سبحانه وتعالى : ﴿الَا تَزَرْ وَازْرَ وَزَرْ أُخْرَى . وَأَنْ لِلإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى﴾<sup>(١)</sup> ..

ومن ظن أنه ينجو بتقوى أصله كمن ظن أنه يشع بالكل أية  
أو يروى بشراب أية ..

والتقوى فرض عين<sup>(٢)</sup> لا يجزي فيها والد عن ولده ﴿يُوْمَ يَفْرَّ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ وَأُمِّهِ وَأَيْهِ وَصَاحِبِهِ وَبْنِهِ﴾<sup>(٣)</sup> .. إلا على سبيل الشفاعة ..

ونسوا قوله عليه الصلاة والسلام : «الكيسُ من دان نفسه  
و عمل لما بعد الموت ، والأحق من أتبع نفسه هواها وتنى على الله  
الأيمان<sup>(٤)</sup> ». .

وقوله تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْلَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٥)</sup> .

(١) النجم : ٣٨ - ٣٩ .

(٢) هو الذي لا يحيط عن الآخرين ب فعل البعض له فهو مفترض على كل مكلف به كالصلوات الخمس . أما فرض الكتبة فهو مفترض على الأمة بحيث إذا فعله البعض يحيط عن السافر كصلاة الخلاة ويكتفى عنهم .

(٣) عبس : ٣٤ .

(٤) رواه ابن ماجه والترمذى عن شداد بن أوس وقال حديث حسن — الترغيب والترهيب .

(٥) البقرة : ٢١٨ .

وقال تعالى : ﴿ جَزَاءُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .. وهل يصح الراجح إلا إذا تقدمه عمل وإلا فهو غرور لا محالة ..

(فصل)

### « فيمن اغتر بحسنته مع قلتها و كثرة سيئاته »

ويقرب منهم غرور طوائف لهم طاعات ومعاصي لا أن معاصيهم أكثر وهم يتوقعون المغفرة ويظلون أن لغة حسناتهم ترجح أكثر من كفة السيئات .. وهذا غاية الجهل ، فيرى الواحد يتصرف بدراهم معدودة من الحلال والحرام ويكون ما تناوله من أموال الناس والشبهات أضعافاً وهو كمن وضع في كفة الميزان عشرة دراهم ووضع في الكفة الأخرى ألفاً وأراد أن تميل الكفة التي فيها العشرة وذلك غاية الجهل ..

(فصل)

### « في غرور من يظن أن طاعته أكثر من معاصيه »

وإذا عمل طاعة حفظها واعتد بها كالذى يستغفر بلسانه أو يسبح في الليل والنهار مثلاً مائة مرة أو ألف مرة ثم يغتاب المسلمين وتتكلم بما لا يرضاه الله طول النهار ، ويلتفت إلى ما ورد في فضل التسبيح .. ويففل عما ورد في عقوبة المغتابين والكذابين والنامين والمنافقين .. وذلك محض الغرور فحفظ لسانه عن المعاصى آكده من تسبيحاته .

\* \* \*

١٤ (١) الأحقاف :



## الباب الثاني

### في بيان المغرورين من المؤمنين

- الصنف الأول : المغرورون من العلماء .
- الصنف الثاني : المغرورون من أرباب العادات .
- الصنف الثالث : المغرورون من أرباب الأموال .
- الصنف الرابع : المغرورون من المتصوفة .



## الصّنف الأول

### «المغرورون من العلماء»

- ● منهم من أهمل تفقد الجوارح وحفظها من المعاishi ، واغتر بعلمه .
- ١ ● و منهم من غفلوا عن قلوبهم وما تحتوي عليه من صفات ذميمة .
- ٢ ● و منهم من داخله العجب بنفسه ، و ظهرت عليه مخابيل الكبر والرياسة .
- ٣ ● و منهم من أهمل بقایا من خفايا مكاييد الشيطان و خبایا خداع النفس .
- ٤ ● و منهم من تركوا المهم من العلوم مقتصرین على علم الفتاوى دون تفقد للجوارح أو حراسة للسان .
- ٥ ● و منهم من اشتغل بعلم الكلام والمحادلة وهو غافل عن ضلالته ظان أن الجدل أهم الأمور وأفضل القربات .
- ٦ ● و منهم من اشتغل بالوعظ ، وظن — في غرور — أنه بدعوه للناس إلى الأخلاق الحميدة قد اتصف بها ، وظن أنه من الناجين لتجهّر في علوم الحبة .
- ٧ ● و منهم من عدل عن المهم في الوعظ فاشتغل بالشطح .
- ٨ ● و منهم من قفع — من العلم — بكلام الزهاد وأحاديثهم في ذم الدنيا .
- ٩ ● و منهم من استغرف وقه في علم الحديث دون تدبر معانيه .
- ١٠ ● و منهم من اشتغل بعلم النحو واللغة والشعر زاعماً أنه من علماء الأمة ، وأن الله غفر له بذلك !!



## فصل

### « في بيان المغوروين وأقسام كل صنف »

الصنف الأول : من المغوروين « العلماء » .

والمغوروون منهم فرق :

#### « الفرقة الأولى »

فرقة منهم لما أحكمت العلوم الشرعية والعلقانية تعمقوا فيها واشتغلوا بها وأهملوا تفقد الجوارح<sup>(١)</sup> وحفظها عن المعاصي ، وإلزامها الطاعات فاغتروا بعلمهم وظنوا أنهم عند الله بمكان .. وأنهم قد بلغوا من العلم مبلغًا لا يعذب الله تعالى مثلهم ، بل يقبل عليهم ويقبل في الخلق شفاعتهم ، ولا يطالهم بذنبهم ، وخطاياهم وهم مغوروون فإنهم لو نظروا بعين البصيرة علموا أن العلم علما :

(١) علم معاملة .

(٢) علم مكاشفة .

وعلم المكاشفة وهو العلم بالله تعالى وبصفاته .. ولا بد من علم المعاملة لتمحكمة المقصودة وهي العلم بمعرفة الحلال والحرام ومعرفة أخلاق الناس المذمومة والمحمودة ..

(١) جمع حارحة : الأعضاء . وخرج وأخرج عن يده وآكتساب .

ومثالهم مثال طبيب طبّ غيره وهو عليل قادر على طب نفسه ولم يفعل .. وهل ينفع الدواء بالوصف ؟! .. هيهات لا ينفع الدواء إلا من شربه بعد الحمية .. وغفلوا عن قوله سبحانه وتعالى : ﴿قد أفلح من زكاهَا وَقَدْ خَابَ مِنْ دَسَاهَا﴾<sup>(١)</sup> ولم يقل من يعلم تركيتها وأهمل علمها وعلمها الناس ..

وغفلوا عن قوله ﷺ : « إن أشد الناس عذاباً يوم القيمة عالم لم ينفعه الله بعلمه <sup>(٢)</sup> ». .

وغير ذلك كثير ..

وهو لاء المغورون — نعوذ بالله منهم — وإنما غالب عليهم حب الدنيا وحب الآخرة وحب الراحة .. وظنوا أن علمهم ينجيهم في الآخرة من غير عمل .

### « الفرقة الثانية »

وفرقة أخرى أحكموا العلم والعمل الظاهر وتركوا المعاصي الظاهرة وغفلوا عن قلوبهم فلم يمحو منها الصفات المذمومة عند الله كالكبر والرياء والحسد وطلب للرياسة والعلا وإرادة الثناء على الأقران<sup>(٣)</sup> والشركاء وطلب الشهرة في البلاد والعباد ، ذلك غرور

(١) الشمس : ٩ - ١٠ .

(٢) رواه الطبراني في الأوسط بلفظ « أشد الناس عذاباً يوم القيمة عالم لم ينفعه علمه » .

ورواه البيهقي في شعب الإيمان ، وابن عدي في الكامل .

(٣) جمع قرآن وهو اسمائى وامتنابه .

سببه غفلتهم عن قوله عليه الصلاة والسلام : « الرياء الشرك الأصغر <sup>(١)</sup> » .

وقوله : « الحسد يأكل الحسنات كـ تأكل النار الحطب <sup>(٢)</sup> » .

وقوله : « حب المال والشرف ينبعان النفاق في القلب كـ ينبع الماء البقل <sup>(٣)</sup> » .

إلى غير ذلك من الأخبار .. وغفلوا عن قوله تعالى : ﴿ إِلَّا مَنْ أَنْهَى اللَّهُ بِقَلْبِ سَلِيمٍ <sup>(٤)</sup> ﴾ .

فغفلوا عن قلوبهم واشتغلوا بظواهرهم .. ومن لا يُصْفِي قلبه لا تصح طاعته .. ويكون كمريض ظهر به الجرب فأمره الطيب بالطلاء وشرب الدواء .. فاشتغل بالطلاء وترك شرب الدواء .. فازال ما بظاهره .. ولم ينزل ما بباطنه .. وأصل ما على ظاهره مما في باطنه .. فلا يزال جربه يزداد أبداً مما في باطنه ..

فكذلك الخبائث إذا كانت كامنة في القلب يظهر أثراها على الجوارح ؛ فلو زال ما في باطنه استراح الظاهر .

### « الفرقة الثالثة »

وفرقة أخرى علموا هذه الأخلاق .. وعلموا أنها مذمومة من وجه الشرع إلا أنهم لعجبهم بأنفسهم يظنون أنهم منفكون <sup>(٥)</sup> .. وأنهم أرفع

(١) أخرجه أحمد بإسناد حسن .

(٢) رواه أبو داود والبيهقي عن أبي هريرة بلفظ « يأكل الحسد فإن الحسد يأكل الحسنات كـ تأكل النار الحطب أو قال العشب » . ورواه ابن ماجه والبيهقي وغيرهما من حديث أنس .

(٣) ذكر المعرق أنه لم يكتبه بهذا النفط . انظر إحياء علوم الدين « كتاب ذم البخل وحب المال » .

(٤) السعراء . (٥) منفكون : متغدون .

عند الله من أن يبتليهم بذلك .. وإنما يبتلي به العوام دون من بلغ مبلغهم في العلم .. فاما هم فإنهم أعظم عند الله من أن يبتليهم .. فظاهرت عليهم مخايل الكبر والرياسة .. وطلبوها العلو والشرف .. وغورهم أنهم ظنوا ذلك ليس تكبرا .. وإنما هو عز الدين ، وإظهار لشرف العلم .. ونصرة الدين .. وغفلوا عن فرح إبليس به .. ونصرة النبي ﷺ لماذا كانت ؟ .. وبماذا أرغم الكافرين؟ وغفلوا عن تواضع الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين .. وتذللهم وفقرهم ومسكتهم حتى عوتب عمر رضي الله عنه في بذاته<sup>(١)</sup> عند قدومه إلى الشام فقال : إنما قوم عزنا الله بالإسلام .. ولا نطلب العزة في غيره ..

ثم هذا المغور يطلب العز للدين بالثياب الرفيعة .. ويزعم أنه يطلب عز الدين وشرفه .. ومهما أطلق اللسان في الحسد في أقرانه أو فيمن رد عليه شيئاً من كلامه لم يظن بنفسه أن ذلك حسد .. ويقول : إنما هو غضب للحق ورد على المبطل في عدوائه وظلمه .. وهذا مغور .. فإنه لو طعن في غيره من العلماء من أقرانه ربما لم يغضب ، بل ربما يفرح – وإن أظهر الغضب عند الناس بأنه يحبه .. وربما يظهر العلم ويقول : غرضي به أن أفيد الخلق .. وهو هراء لأنه لو كان غرضه صلاح الخلق لأحب صلاحهم على يد غيره من هو مثله أو فوقه .

وربما يدخل على السلطان ويتودد إليه ويشتكي عليه .. فإذا سئل عن

(١) منطقة الشديد وإن كان صدقا ، وكذلك تواضعه وعدم طلبه العز في الثياب الرفيعة ، كما افتر - را عليه عند فتح بستان المقدس .

ذلك قال : إنما غرضي أن أنفع المسلمين .. وأن أرفع عنهم الضرر ..  
وهو مغور .. ولو كان غرضه ذلك فرح به إذا جرى على يد غيره ولو  
رأى من هو مثله عند السلطان يشفع في أحد يغضب .. وربما أخذ من  
أموالهم فإن خطر بياله أنه حرام قال له الشيطان هذا مال لا مالك له  
وهو لصالح المسلمين وأنت إمام المسلمين وعالهم وبك قوام الدين ..  
وهذه ثلاثة تلبيسات .

أحدها : أنه مال لا مالك له .

والثاني : أنه لصالح المسلمين .

والثالث : أنه إمام ..

وهل يكون إماماً إلا من أعرض عن الدنيا كالأنبياء والصحابة ..  
ومثله : قول عيسى عليه السلام : العالم السوء كصخرة وقعت في  
الوادي فلا هي تشرب الماء ولا هي تترك الماء يخلص إلى الزرع ..  
وأصناف غرور أهل العلم كثيرة .. وما يفسد هؤلاء أكثر مما  
يصلحونه ..

#### « الفرقة الرابعة »

وفرقة أخرى حكموا العلم .. وطهروا الجوارح وزينوها  
بالطاعات .. واجتبوا ظاهر المعاصي .. وتفقدوا أخلاق النفس  
وصفات القلب من الرياء .. والحسد والكبر والحقد .. وطلب

العلو .. وجاهدوا أنفسهم في التبرّى منها وقلعوا من القلب منابتها الجلية القوية .. ولكنهم مغوروون إذ بقى في زوايا القلب بقايا من خفایا مکايد الشیطان .. خبایا خدع النفس ما دق وغمض . وفلم يفطنوا لها .. وأهملوها .. ومثلهم كمثل من يريد تنمية الزرع من الحشيش فدار عليه .. وفتش عن كل حشيش فقلعه .. إلا أنه لم يفتش عما لم يخرج رأسه بعد من تحت الأرض وظن أن الكل قد ظهر وبرز فلما غفل عنها ظهرت وأفسدت عليه الزرع . وهؤلاء إن غيروا تغيروا .. وربما تركوا مخالطة الخلق استكباراً .. وربما نظروا إليهم بعين الحقارة .. وربما يجتهد بعضهم في تحسين نظمه لثلا ينظر إليه بعين المراکكة<sup>(١)</sup> ..

### « الفرقة الخامسة »

وفرقة أخرى تركوا المهم من العلوم .. واقتصرت على علوم الفتاوي في الحكومات والخصومات .. وتفصيل المعاملات الدنيوية الجارية بين الخلق لمصالح المعايش .. وخصصوا اسم الفقيه .. وسموه : الفقيه وعلم المذهب .. وربما ضيعوا مع ذلك علم الأعمال الظاهرة والباطنة ولم يتقددو الجوارح .. ولم يحرسوا اللسان من الغيبة والباطن عن الحرام .. والرجل عن السعي إلى السلاطين .. وكذلك سائر الجوارح .. ولم يحرسوا قلوبهم عن الكبر والرياء والحسد .. وسائر المهلكات .. وهؤلاء مغوروون من وجهين :

(١) الضعف والاحتقار .

أحد هما : من حيث العمل وقد ذكرت وجه علاجه في الإحياء ، وأن مثاهم كمثل المريض الذى تعلم الدواء من الحكماء ولم يعلمه أو يعلمه هؤلاء مشرفون على الهاك حيث أنهم تركوا تركة أنفسهم وتخليتها .. فاشتغلوا بكتاب الحيض والديات والدعوى والظهور واللعن .. وضيعوا أعمارهم فيها .. وإنما غرهم تعظيم الخلق لهم وإكرامهم ورجوع أحدهم قاضياً وفتياً .. ويطعن كل واحد في صاحبه .. وإذا اجتمعوا زال الطعن .

والثاني : من حيث العلم وذلك لظنه أنه لا علم إلا بذلك وأنه المنجى الموصى .. وإنما المنجى الموصى حب الله .. ولا يتصور حب الله تعالى إلا بمعرفته ..

بم تتحقق معرفة الله ؟

ومعرفته ثلاثة :

معرفة الذات ، ومعرفة الصفات .. ومعرفة الأفعال .. ومثال هؤلاء مثال من اقتصر على بيع الزاد في طريق الحاج .. ولم يعلم أن الفقه هو الفقه عن الله تعالى ومعرفة صفاته المخوفة . والزاجرة ليستشعر القلب الخوف .. ويلازم التقوى كما قال تعالى : ﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ﴾ ..

ومن هؤلاء من اقتصر من علم الفقه على الخلافيات ولا يهمه إلا العلم

بطريق المجادلة والإلزام .. وإقحام الخصم ، ودفع الحق لأجل المباهاة .. وهو طول الليل والنهار في التفتيش في مناقضات أرباب المذاهب ، والتفقد لعيوب الأقران .. وهؤلاء لم يقصدوا العلم .. وإنما قصرروا مباهاة الأقران ولو اشتغلوا بتصفية قلوبهم كان خيراً لهم من علم لا ينفع إلا في الدنيا .. ونفعه في الدنيا التكبر .. وذلك ينقلب في الآخرة ناراً تلظى ..

وأما أدلة المذاهب فيشتمل عليها كتاب الله تعالى وسنة رسول الله ﷺ؛ وما أبشع غرور هؤلاء ..

### « الفرقة السادسة »

وفرقة أخرى اشتغلوا بعلم الكلام والمجادلة والرد على الخالفين  
وتتبع مناقضاتهم ..

واستكثروا من علم المقولات المختلفة .. واشتغلوا بتعلم الطريق  
في مناظرة أولئك وإفحامهم .. ولكنهم على فرقتين :  
إحداهما : ضالة مضلة ، والأخرى محققة ..

أما غرور الفرقة الضالة فلغفلتها عن ضلالتها وظنها ب نفسها النجاة ..  
وهم فرق كثيرة يكفر بعضهم بعضاً .. وإنما ضلوا من حيث أنهم لم  
يحكموا شروط الأدلة ومناهجها .. فرأوا الشبه دليلاً .. والدليل  
شبهة ..

وأما غرور الحقة ، فمن حيث أنهم ظنوا بالجدال أنه أهم الأمور وأفضل القربات في دين الله تعالى .. وزعمت أنه لا يتم لأحد دينه ما لم يتحقق ويسعى .. وإن من صدق الله تعالى من غير بحث وتحري دليل فليس ذلك بمؤمن وليس بكامل ولا يقرب عند الله ، ولم يلتفتوا إلى القرن الأول .. وأن النبي ﷺ شهد لهم بأنهم خير الخلق ولم يطلب منهم الدليل وروى أبو أمامة عن النبي ﷺ . أنه قال : « ما ضل قوم قط بعد هدى كانوا عليه . إلا أوتوا الجدل <sup>(١)</sup> ».

### « الفرقة السابعة »

اشتغلوا بالوعظ .. وأعلاهم نية من يتكلّم في أخلاق النفس وصفات القلب .. من الخوف والرجاء .. والصبر والشكر والتوكل .. والزهد واليقين والإخلاص والصدق وهم مغوروون لأنهم يظنون بأنفسهم إذا تكلّموا بهذه الصفات .. ودعوا الخلق إليها فقد اتصفوا بها .. وهم منفكون عنها إلا عن قدر يسير لا ينفك عنه عوام المسلمين .. وغرورهم أساس الغرور لأنهم يعجبون بأنفسهم غاية الإعجاب ..

ويظنون أنهم ما تبحروا في علم الحبة إلا وهم من الناجين عند الله تعالى وأنهم مغفور لهم بحفظهم لكلام الزهاد مع خلوهم من العمل وهؤلاء أشد غروراً من كان قبلهم لأنهم يظنون أنهم يحبون في الله

(١) أخرجه الترمذى وابن ماجه . وقال الترمذى حسن صحيح من حديث أى إمامه .

رسوله .. وما قدروا على تحقيق دقائق الإخلاص إلا وهم مخلصون ولا وقفوا على خطايا عيوب النفس إلا وهم عنها منزهون .. وكذلك جميع الصفات .. وهم أحب في الدنيا من كل أحد .. ويظهرون الزهد في الدنيا لشدة حرصهم على الدنيا .. وقوه رغبتهم فيها .. ويختون على الإخلاص وهم غير مخلصين .. ويظهرون الدعاء إلى الله وهم منه فارون ويختوفون بالله وهم منه آمنون ويدركون بالله وهم له ناسون .. ويقربون إلى الله تعالى وهم منه متبعون .. ويدمرون الصفات المذمومة وهم بها متصفون ويصرفون الناس عن الخلق وهم على الخلق أشدتهم حرصاً .. لو منعوا عن مجالسهم التي يدعون فيها الناس إلى الله لضاقت عليهم الأرض بما رحبت ويزعمون أن غرضهم إصلاح الخلق .. ولو ظهر من أقرانه أحدهم من أقبل الخلق عليه ومن صلحوا على يديه ملأت غماً وحسداً .. ولو أثني واحد من المترددين إليه على بعض أقرانه لكان أبغض خلق الله تعالى إليه ، فهؤلاء أعظم الناس غروراً وأبعدهم عن التنبية والرجوع إلى السداد .

### « الفرقة الثامنة »

وفرقة أخرى منهم عدلوا عن المنهج الواجب في الوعظ وهم وعاظ أهل هذا الزمان كافة إلا من عصمه الله تبارك وتعالى .. فاشغلوا بالطامئنات .. والشطح وتلقيك كلمات خارجة عن قانون الشرع والعدل طلباً للإغراب .

وطائفة اشتغلوا بطيارات النكث ونسجيع الألفاظ وتلفيقها ..  
وأكثر همهم في الأسجاع والاستشهاد بأشعار الوصال .. والفرق ..  
وغرضهم أن يكثروا في مجلسهم التواجد والزعقات ولو على أغراض  
فاسدة .. وهؤلاء شياطين الإنس ضلوا وأضلوا .. فإن الأولين إن لم  
يصلحوا أنفسهم فقد أصلحوا غيرهم وصححوا كلامهم ووعظهم ..  
وأما هؤلاء فإنهم يصدون عن السبيل .. ويجرون الخلق إلى الغرور بالله  
بلغظ الرجاء فيزيدتهم كلامهم جرأة على العاصي .. ورغبة في الدنيا  
لا سيما إذا كان الواقع مترتبًا بالثياب والخيل والراكب ويقتضهم من  
رحمة الله تعالى .

### « الفرقة التاسعة »

وفرقة أخرى منهم فتنوا بكلام الزهاد وأحاديثهم في ذم الدنيا  
فيعدونها على نحو ما يحفظونه من كلام حفظوه من غير إحاطة  
معانيها .. فيعظهم بفعل ذلك على المنابر .. وبعضهم في المحاريب ..  
وبعضهم في الأسواق مع الجلساء .. ويظن أنه ناجٍ عند الله .. وأنه  
مغفور له بحفظه لكلام الزهاد مع خلوه من العمل .. وهؤلاء أشد  
غروراً من كان قبلهم .

### « الفرقة العاشرة »

وفرقة أخرى شغلوا أوقاتهم في علم الحديث .. أعني سماعه ..  
وجمع الروايات الكثيرة منه .. وطلب الأسانيد الغربية العالية .. فهمة

أحدهم أن يدور في البلاد .. ويروى عن الشيوخ ليقول : أنا أروى عن فلان .. ورأيت فلاناً .. ولقيت فلاناً .. ومعنى من الأسانيد مع ما ليس مع غيري .. وغورهم من وجوه : منها أنهم كحملة الأسفار<sup>(١)</sup> فإنهم لا يصرفون العناية إلى فهم السنة وتدبر معانها .. وإنما قاصرون على النقل .. ويظنون أن ذلك يكفيهم .. وهبات .. بل المقصود من الحديث فهم وتدبر معانه .. فالأول في الحديث السماع .. ثم التفهم ثم الحفظ .. ثم العمل .. ثم النشر .

وهو لاء اقتصروا على السماع لا على العمل .. ثم لم يحكموه .. وإن كان لا فائدة في الاقتصار عليه والحديث في هذا الزمان يُقرئونه الصبيان وهم غرة غافلون .. والشيخ الذي يقرأ عليه ربما كان غافلاً بحيث لو صحف وغير الحديث لا يعلم .. وربما ينام ويروى عنه الحديث وهو لا يعلم .. وكل ذلك غرور .. وإنما الأصل في استماع الحديث أن يسمعه من رسول الله ﷺ .. أو من الصحابة .. أو من التابعين رضوان الله عليهم أجمعين .. ويصير سماعه من الصحابة كسماعه من رسول الله ﷺ .. وهو يصغي ويحفظ .. ويرويه كما حفظه حتى لا يشك في حرف واحد منه .. وإن شك فيه لم يجز له أن يرويه .. وحفظ الحديث يكون بطريقتين :

إحداهما : بالقلب مع الاستدامة بالتكرار والذكر .

والثانية : يكتب كما يسمع .. ويصحح المكتوب .. ويحفظ كيلا تصل إليه يد من يغيره ..

(١) الأسفار : جمع سفر . وفي القرآن ﴿ كمثل الحمار يحمل أسفاراً ﴾

ويكون حفظه الكتاب أن يكون في خزانته محروساً حتى لا تتمدد عليه يد غيره أصلاً .. ولا يجوز أن يكتب سماع الصبي والغافل والنائم ولو جاز ذلك أن يكتب سماع الصبي في المهد .. وللسماع شروط كثيرة .

والمقصود من الحديث العمل به .. ومعرفته .. وله مفهومات كثيرة .. كا للقرآن ..

، وروى عن بعض المشايخ أنه حضر في مجلس السماع وكان أول حديث سمعه قوله ﷺ : « من حسن إسلام المرأة تركه ما لا يعنيه <sup>(١)</sup> » .. فقام وقال : يكفينى هذا حتى أفرغ منه ثم أسمع غيره .. وهكذا يكون سماع الأكياس <sup>(٢)</sup> .. وهو أبو السعيد بن أبي الحير النهي حضر في مجلس ابن أحمد السرخسي .

### « الفرقة الحادية عشرة »

وفرقة أخرى اشتغلوا بعلم النحو والشعر واللغة وغيرها .. واغترروا به وزعموا أنه غفر لهم .. وأنهم من علماء الأمة ، إذ قوام الدين والسنّة بعلم اللغة والنحو .. فأفجعوا أعمارهم في دقائق النحو واللغة .. وذلك غرور .. فلو عقلوا لعلموا أن لغة العرب كلغة الترك .. والمضيّع عمره في لغة العرب كالمضيّع عمره في لغة الترك

(١) الأسفار : جمع سفر وهو الكتاب وفي القرآن # كمثل الحمار يحمل أسفارا # .

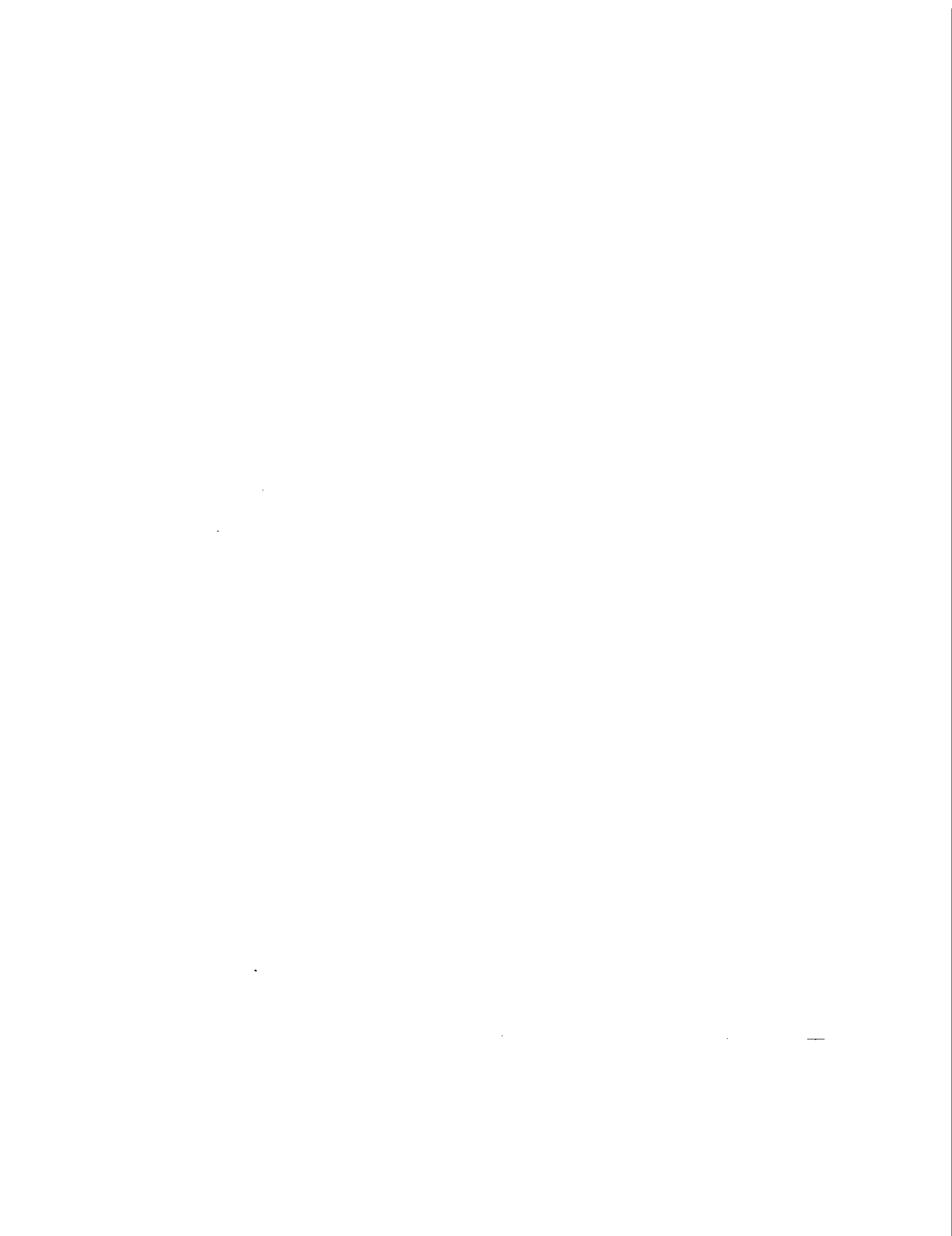
(٢) جمع كيس ، وهو من يستعمل عقله ويحسن القول والفعل بعيداً عن المحتق .

والهند .. وإنما فارقهم لورود الشرع ، فيكفى في اللغة علم الغربيين  
في الأحاديث والكتاب .. ومن النحو ما يتعلق بالحديث والكتاب ..

وأما التعمق إلى درجات لا تنتهي فهو فضول<sup>(١)</sup> مستغنى عنه .  
وصاحبه مغور .



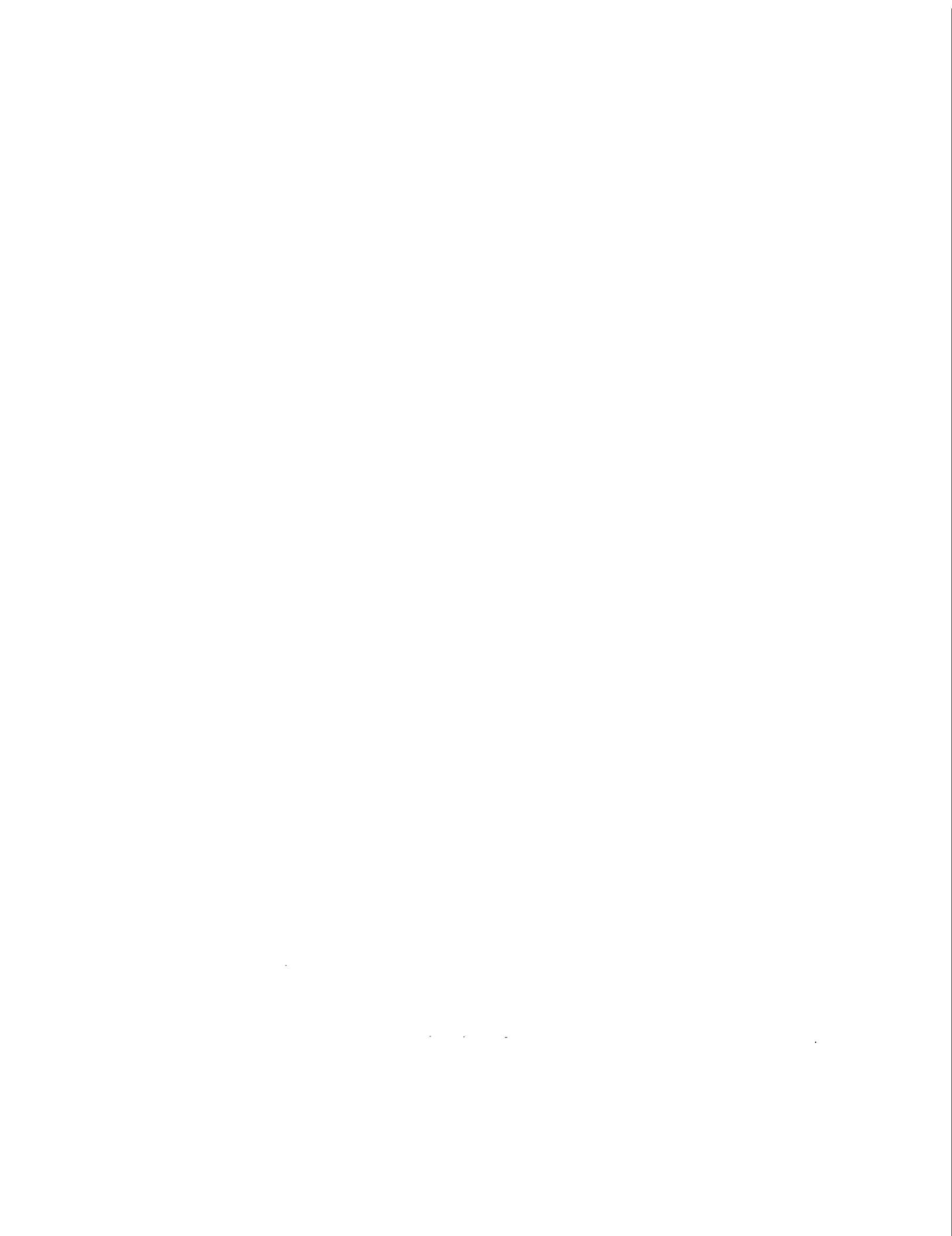
(١) الفضول : الريادة غير المطلوبة .



## الصنف الثاني

### المغرورون من « أرباب العبادات والأعمال »

- منهم من غروره في « الصلاة » .
- ومنهم من غروره في « تلاوة القرآن » .
- ومنهم من غروره في « الصوم » .
- ومنهم من غروره في « الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر » . ونسيان نفسه .
- ومنهم من غروره في « الحج والعمرة والمحاورة » .
- ومنهم من غروره في « الزهد » .
- ومنهم من غروره في ترك الترتيب بين الخيرات .
- وهم تسع فرق كشف الإمام الغزالى لنا عن غرورهم ،  
فتعال تتابع خطواته فمن لا يعرف الشر يقع فيه ..





## الصنف الثاني

### « من المغرورين من أرباب العبادات والأعمال »

والمغرورون فرق كثيرة ..

فمنهم من غروره في الجهاد ، ومنهم من غروره في الزهد ..

#### « الفرقة الأولى »

فمنهم فرقة أهملوا الفرائض .. واستغلوا بالنواقل . وربما تعمقوا حتى خرجوا إلى السرف والعدوان كالذى تغلب عليه الوسوسه في الوضوء فيبالغ فيه .. ولا يرضى الماء المحکوم بطهارته في فتوى الشرع .. ويقدر الاحتمالات بعيدة قريبة من النجاسة .. وإذا آل الأمر إلى أكل الحلال قدر الاحتمالات القريبة ، بعيدة وربما أكل الحرام المحس ..

ولو انقلب بهذا الاحتياط من الماء إلى الطعام لكان أولى وتشبه بسيرة الصحابة رضي الله عنهم .. إذ توضأ عمر رضي الله عنه بماء في جرة نصرانية مع ظهور احتمال النجاسة .. وكان مع هذا ندع أبواباً من الحلال خوفاً من الوقوع في الحرام ..

### « الفرقة الثانية »

وفرقة أخرى غالب عليهم الوسوسه في نية الصلاة فلا يدعه الشيطان يعتقد نية صحيحة .. بل يوسم عليه حتى تفوته الجماعة .. وتخرج الصلاة عن الوقت .. وإن تم تكبيرة الاحرام فيكون في قلبه تردد في صحة نيته .. وقد يتوسوس في التكبيرة فيكون قد تغير صفة التكبير لشدة الاحتياط .. ويفوته سماع الفاتحة .. ويفعلون ذلك في أول الصلاة .. ثم يفعلون في جميع الصلاة .. ولا يهزن قلوبهم ويعترضون بذلك .. ولم يلعلوا أن حضور القلب في الصلاة هو الواجب .. وإنما غرهم إبليس وزين لهم .. وقال لهم : هذا الاحتياط تميزون به عن العوام وأنتم على خير عند ربكم .

### « الفرقة الثالثة »

وفرقة أخرى غالب عليها الوسوسه في إخراج حروف الفاتحة .. وسائل الأذكار من مخارجها .. فلا تزال تحتاط في التشديدات .. والفرق بين الصاد والظاء .. لا يهمه غير ذلك ولا يتذكر في أسرار الفاتحة ولا في معانها .. ولم يعلم أنه لم يكلف الخلق في تلاوة القرآن من تحقيق مخارج الحروف إلا ما جرت به عادتهم في الكلام ..

وهذا غرور عظيم .. ومثلهم مثال من حمل رسالة إلى مجلس السلطان وأمر أن يؤديها على وجهها .. فأخذ يؤدي الرسالة ويتأنق في

خارج الحروف ويكررها ويعيدها مرة بعد أخرى وهو مع ذلك غافل عن مقصود الرسالة .. ومراعاة حرمة المجلس .. وبهذا يردد إلى دار المجانين ويحكم عليه بفقد العقل .

#### « الفرقة الرابعة »

وفرقة أخرى اغتروا بقراءة القرآن .. فيهدرونه هدرًا<sup>(١)</sup> .. وربما يختمنونه في اليوم والليلة ختماً .. وأستهتم تحرى به .. وقلوبهم تردى في أودية الأمان والتفكير في الدنيا .. ولا يتفكر في معانى القرآن .. ليتزر بزواجه .. ويتعظ بمواعظه .. ويقف عند أوامره ونواهيه .. ويعتبر بعواض الاعتبار منه .. ويتلذذ به من حيث المعنى لا من حيث النظم .. ومن قرأ كتاب الله تعالى في اليوم والليلة مائة مرة ... ثم ترك أوامره ونواهيه فهو مستحق للعقوبة .. وربما قد يكون له صوت لين فهو يقرأ ويتلذذ به .. ويغتر باستلذاذه .. ويظن أن ذلك مناجاة الله سبحانه تعالى .. وسماع كلامه .. وتهيات<sup>(٢)</sup> ما أبعده .. إذ لذاته في صوته .. ولو أدركه لذلة كلام الله تعالى ما نظر إلى صوته وطبيه .. ولا تعلق خاطره به .. ولذلة كلام الله إنما هي من حيث المعنى ..

#### « الفرقة الخامسة »

وفرقة أخرى اغتروا بالصوم .. وربما صاموا الدهر .. وصاموا الأيام الشريفة وهم فيها لا يحفظون أستهتم من الغيبة .. ولا خواترهم من الربا .. ولا بطونهم من الحرام عند الفطار ولا من المذيان

(١) هدر البعير : رد صوته في حجرته . والمراد أنه لا يتجاوز حاجزهم إلى قلوبهم ومن قرأ فيهونه هذا (بالذال) فقصد سرعة القراءة .

(٢) بعُد .

من أنواع الفضول .. وذلك غرور عظيم .. وهؤلاء تركوا للواحد ..  
وأبقوا المندوب .. فظنوا أنهم يسلمون .. وهيهات .. إنما يسلم من أتى  
الله بقلب سليم ..

« الفرقة السادسة »

وفرقة أخرى أخذت في طريق الخشية والأمر بالمعروف والنهى عن  
المنكر ينكر على الناس .. ويأمرهم بالخير .. وينسى نفسه ! .. وإذا  
أمرهم بالخير (عنف) وطلب الرئاسة والعزرة .. وإذا باشر منكراً أنكر  
عليه .. وغضب وقال : أنا الحتسب<sup>(١)</sup> .. فكيف تنكر على .. وقد  
تجمع الناس في مجلسه أو مسجده .. ومن تأخر عنه أغاظه عليه  
القول .. وإنما غرضه الرياء والسمعة وحب الرئاسة .. وعلامة أنه  
لو قام بالمسجد غيره تجراً عليه ..

بل منهم من يؤذن ويظن أنه يؤذن لله تعالى .. ولو جاء غيره وأذن  
في وقت غيبته قامت عليه القيامة .. وقال : لم أخذ حقى ؟ ! ..  
وزوحت ؟ ! ..  
ومنهم من يتقييد أمام مسجد ويظن أنه على خير .. وإنما غرضه أن  
يقال : إنه إمام المسجد .. وعلامة : أنه لو قدم غيره وإن كان أورع  
منه .. وأعلم .. ثقل عليه ذلك ..

(١) احتسب الأجر على الله : ادخره عنده لا يرجو ثواب الدنيا واسم الفاعل محتسب ، والمعنى :  
المسئول عن الحسبة .

— والحسنة — كما يقول الإمام الغزالي في إحياءه — عبارة شاملة للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ،  
والأركان في الحسنة أربعة : احتسب ، والختب عليه ، والختب فيه ونفس الاحتسب ، فهذه أربعة  
أركان ، ولكن واحد منها شرطته ، ولمن شاء المريد أن يرجع إلىباب الثالث في أركان الأمر بالمعروف  
вшروطه من الإحياء . وقد جاء في كتاب « النظم الإسلامية » للدكتور حسن إبراهيم حس وآخرين : =

## « الفرقة السابعة »

وفرقة أخرى جاوروا<sup>(١)</sup> بمكة والمدينة واغتروا بهما .. ولم يرافقوا قلوبهم .. ولم يطهروا ظواهرهم وبواطنهم .. وربما كانت قلوبهم متعلقة ببلادهم .. وتراهم يتحدثون بذلك .. ويقولون : جاورنا بمكة كذا كذا سنة .. وهم مغوروون لأن الأقوم لهم أن يكونوا ببلده وقلوبهم متعلقة بمكة .. وإن جاور أحدهم يجب عليه أن يحفظ حق الجوار .. فإن جاور بمكة حفظ حق الله تعالى .. وإن جاور بالمدينة حفظ حق النبي عليه<sup>ص</sup> .. ومن يقدر على ذلك؟ .. وهؤلاء مغوروون بالظواهر .. وظنوا أن الحيطان تنجيمهم .. وهيبات .. وربما لا تسمح نفسه بلقمة يتصدق بها على فقير .. وما أصعب المجاورة في حق الخلق .. فكيف بمجاورة الخالق! .. وما أحسن مجاورته بحفظ جواره وقلبه ..

= « كان الخليفة في أول الأمر يقوم بالأعمال التي تهم الجماهير مما تقوم به — في عصرنا — جمعية الرفق بالحيوان والشرطة وغيرها من الهيئات . ثم صارت من واجب القاضي ؛ فلما كثرت وتنوعت عين القيام بها موظف خاص سمي « والى الحسبة » .

وكان والى الحسبة يعرف عند المتأخرین باسم « الختسب » وهو الذي ينظر في الأمور التي تتعلق بالظام العام ، كما كان يقضى في الجنایات التي يستدعي الفصل فيها السرعة ؛ حتى إن القضاء والحسنة كانوا يُسندان في بعض الأحيان إلى رجل واحد مع ما بين العملين من التباين . فعمل القاضي مبني على التحقيق والأنابة في الحكم ، وعمل الختسب مبني على الشدة والسرعة في الفصل . فالحسبة : منصب ديني يتصل بالقضاء ، وكان عمر بن الخطاب — رضي الله عنه — أول من أدخل هذا النظم . وكانت مهمته « الختسب » الإشراف على نظام الأسواق وكان الختسب بمصر يقضى بين الناس في جامعى عمرو والأزهر وامتد بفوذه على رجال الشرطة الذين ينفذون أحكامه .

(١) أقاموا هناك لطلب العلم بجاورون تلك الأماكن فهم مجاورون ، والواحد منهم « مجاور » وقد كان هذا اللقب يطلق — إلى عهد قريب — على طلبة الأزهر .

### « الفرقة الثامنة »

وفرقة أخرى زهدت في المال وقفت من الطعام واللباس بالدون .. ومن السكن بالمساجد . وظننت أنها أدركت رتبة الزهاد .. وهم مع ذلك راغبون في الرياسة والجاه .. والزهاد إثما تحصل بأحد أشياء : إما بالتعلم أو بالوعظ .. أو بمجرد الزهد .. فلقد تركوا أهون الأمرين .. وباعوا بأعظم المهلكات .. فإن الجاه أعظم من المال .. ولو أخذ المال وترك الجاه .. كان إلى السلامة أقرب .. وهؤلاء مغوروون بظنهم أنهم من الزهاد في الدنيا .. ولم يفهموا كيف مُكرر بهم .. وربما تقدم الأغنياء على الفقراء ..

ومنهم من يعجب بعلمه .. ومنهم من يؤثر الخلوة وهو عن شروطها خالٍ .. ومنهم من يعطي المال فلا يأخذنه خيفة أن يقال بطل زهذه .. وهو راغب في الدنيا .. خائف من ذم الناس .. ومنهم من شدّ على نفسه في أعمال الجوامع .. حتى يصل في اليوم مثلاً ألف ركعة ويختتم القرآن وهو في جميع ذلك لا يخطر له مراعاة القلب وتفقده وتطهيره من الرياء والكبر والعجب وسائر المهلكات .. وربما يظن أن العبادة الظاهرة ترجع بها كفة الحسنات .. وهبات ذرة من ذى تقوى .. وخلق واحد من خلق الأكياس أفضل من أمثال الجبال عملاً بالجوارح .. ثم قد يغتر بقول من يقول له : إنك من أوتاد الأرض .. وأولياء الله وأحبائه .. فيفرح لذلك .. ويُظهر له تركيبة نفسه .. ولو شوتم يوماً واحداً ثلث مرات أو مرتين لـكـفـرـ وجـاهـدـ من فعل ذلك به .. وربما قال لمن سـبـهـ : لا يغـفـرـ اللهـ لـكـ أـبـداـ ..

## « الفرقة التاسعة »

وفرقة أخرى حرصت على التوافل ، ولم يعظم اعتمادها بالفرايض .. فتارة يفرح بصلوة الضحى ، وصلوة الليل .. وأمثال هذه التوافل ، فلا يجد لصلوة الفريضة لذة ولا خير من الله تعالى ، لشدة حرصه على المبادرة في أول الوقت .. وينسى قوله ﷺ : « ما تقرب المقربون بأفضل ما افترضه الله عليهم<sup>(١)</sup> » ..

وترك الترتيب بين الحيرات من جملة الغرور .. بل قد يتعين على الإنسان فرضان : أحدهما يفوت والآخر لا يفوت .. أو نفلان أحدهما يضيق وقته والآخر متسع وقته .. فإن لم يحفظ الترتيب كان مغروراً .. ونظائر ذلك أكثر من أن تُحصى .. فإن المعصية ظاهرة .. وإنما الغامض تقديم بعض الطاعات على بعض .. كتقديم الفرايض كلها على التوافل .. وتقديم فروض الأعيان على فروض الكفایات التي لا قائم بها على ما قام بها غيره .. وتقديم الأهم من فروض الأعيان على ما دونه .. وتقديم ما يفوت مثل تقديم حق الوالدة على الوالد .. وتقديم الدين على قروض غيره .. وما أعظم العبد أن ينفذ ذلك .. ويرتبه .. ولكن الغرور في الترتيب دقيق خفي لا يقدر عليه إلا العلماء الراسخون في العلم رضى الله عنهم وغفر لهم .

(١) رواه الإمام أحمد في مسنده عن عائشة قالت : قيل رسول الله ﷺ : قال الله عز وجل : « من أذل لي ولأ فقد استحل مغاربتي ، وما تقرب إلى عبدي بعمل أداء الفرايض وما يزل العبد يتقرب إلى بالتوافل حتى أحبه .. » .

### الصنف الثالث من المغوروين

#### أرباب الأموال

##### فرقهم :

• منهم من يحرص على بناء المساجد والمدارس مما يظهر للناس ظاناً أنه يستحق المغفرة بهذا العمل الذي أقامه بأموال من حرام وكل قصده حب المدح والرياء .

• ومنهم من يفعل ذلك رياء وطلبًا للثناء مع أن ماله حلال .

• ومنهم من يرى المنكر معروفاً فينفق الأموال وهي من حلال في زخرفة المساجد وما يشغل المصلين .

• ومنهم من يغلب عليه البخل ؛ فلا يؤدى إلا الزكاة فقط ومع هذا فلا تسلم من المال الخبيث الرديء .

• ومنهم من غالب عليه البخل فلا يمارس إلا العبادات البدنية التي لا يحتاج فيها إلى نفقة .

• ومنهم من غالب عليه البخل فلا يخرج الزكاة إلا من المال الخبيث ، ويطلب من الفقراء خدمته .

• ومنهم طائفة من عوام الخلق وأرباب الأموال والفقراء اغترروا بحضور مجالس الذكر ظناً منهم أن سماع الوعظ يكفيهم عن العمل والاتعاظ .

وإليك التفصيل والبيان ....



### الصنف الثالث من المغرورين «أرباب الأموال وفرقهم» «الفرقة الأولى»

فرقة منهم يحرصون على بناء المساجد والمدارس والرباطات والصهاريج للماء .. وما يظهر للناس .. ويكتبون أسماءهم بالأجر<sup>(١)</sup> عليه .. ليتخلده ذكرهم ، ويقى بعد الموت أثرهم .. وهم يظنون أنهم استحقوا المغفرة بذلك .. وقد اغترروا فيه من وجهين ..

أحد هما : أنهم قد اكتسبوها من الظلم والشبهات والرُّشَا<sup>(٢)</sup> والجهات المخظورة .. وهم قد تعرضوا لسخط الله في كسبها .. فإذا ذن قد عصوا الله في كسبها .. فالواجب عليهم في التوبة ردها إلى ملاكها إن كانوا أحياء أو إلى ورثتهم .. فإن لم يبق منهم أحد وانفرضوا فالواجب صرفها في أهل المصالح .. وربما يكون الأهم التفرقة على المساكين ... وأى فائدة في بنيان يستغنى عنه ويتركه ويموت .. وإنما غالب على هؤلاء الرياء والشهرة ولذة الذكر ..

والوجه الثاني : أنهم يظنون بأنفسهم الإخلاص وقصد الخير في الانفاق .. وعلو الأنبية .. ولو كلف أحد منهم أن ينفق ديناراً على مسكين لم تسمح نفسه بذلك .. لأن حب المدح مستكן في باطنها .

(١) الآخر : ما يسى به من الطين المشوى (الطرب الأخر وتنمية العامة القرميد) .

(٢) جمع رشوة .

## « الفرقة الثانية »

وفرقة أخرى ربما اكتسبوا الحلال .. واجتباوا الحرام وأنفقوا على المساجد ، وهي أيضاً مغروبة من وجهين :

أحد هما : الرياء وطلب السمعة والثناء .. فإنه ربما يكون في جواره أو بلده فقراء ، وصرف المال إليهم أهم .. فإن المساجد كثيرة والغرض منها الجامع وحده فيجزىء عن غيره .. وليس الغرض بناء المسجد في كل سكة وفي كل درب والمساكين والفقراء محتاجون ..

وإنما خف عليهم دفع المال في بناء المساجد لظهور ذلك بين الناس .. ولما يسمع من الثناء عليه من الخلق ، فيظن أنه يعمل لله وهو يعمل لغير الله .. والله أعلم بذلك .. وإنما نيته عليه غضب .. وإنما قال : قصدت أنه لله تعالى ..

والثاني : أنه يصرف ذلك في زخرفة المساجد وتزيينها بالنقوش المنى عنها .. الشاغلة قلوب المصلين لأنهم ينظرون إليها وتشغلهم عن الخشوع في الصلاة .. وعن حضور القلب .. وهو المقصود ..

وكلما طرأ على المصلين في صلاتهم وفي غير صلاتهم فهو في رقبة الباني للمسجد .. إذ لا يحل تزيين المسجد بوجه ..

قال الحسن رضي الله عنه : إن رسول الله ﷺ لما أراد أن يبني مسجده بالمدينة أتاه جبريل فقال له : « ابنه سبعة أذرع طولاً في السماء لا تزخرفه ولا ت نقشه<sup>(١)</sup> »

<sup>(١)</sup> لم نعترض عليه ..

وغرور هؤلاء أنهم رأوا المنكر معروفاً فاتكلوا عليه .

### « الفرقة الثالثة »

وفرقة أخرى ينفقون الأموال في الصدقات على الفقراء والمساكين .. ويطلبون بها المحافل الجامعية .. ومن الفقراء من عادته الشكر .. والإفشاء للمعروف .. ويكرهون التصدق في السر .. ويرون إخفاء الصدقة للفقير لما يأخذه منهم خيانة عليهم .. وكفراناً .. وربما تركوا جيرانهم جائعين .. ولذلك قال أَبْنُ عَبَّاسَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : « فِي آخِرِ الزَّمَانِ يَكْثُرُ الْحَاجَ بِلَا سَبَبٍ .. يَهُوَ لَهُ السَّفَرُ .. وَيُبَسِّطُ لَهُ الرِّزْقُ وَيَرْجِعُونَ مُجْرِمِينَ مُسْلُوبِينَ .. يَهُوَ بِأَحَدِهِمْ بَعِيرَهُ بَيْنَ الْقَفَارِ<sup>(١)</sup> وَالرِّمَالِ .. وَجَارِهِ مَأْسُورٌ إِلَى جَنْبِهِ فَلَا يَوَسِيهِ .. وَلَا يَتَفَقَّدُهُ<sup>(٢)</sup> ..

### « الفرقة الرابعة »

وفرقة أخرى من أرباب الأموال .. يحفظون الأموال .. ويسكونها بحکم البخل ويشتغلون بالعبادات الدينية التي لا يحتاجون فيها إلى نفقة .. كصيام الدهار .. وقيام الليل .. وختم القرآن .. وهم مغورون .. لأن البخل المهلك قد استولى على باطنهم ..

(١) القفار - الفخاري .

(٢) تفاصيده - افتقده . حلبه عذ غيته .

محتاجون إلى قمعه<sup>(١)</sup> بخروج المال .. فاشتغلوا بطلب فضائل وهم مشتغلون عنها .. ومثلهم مثال من دخلت في ثوبه حية .. وقد أشرف على الهاك .. وهم مشغول عنها بطلب السكجيين<sup>(٢)</sup> ليسكن به الصفراء .. ومن لدغته الحياة كيف يحتاج إلى ذلك؟! .. ولذلك قيل لبشر الحاف<sup>(٣)</sup> : إن فلاناً كثير الصوم والصلاه .. فقال : المسكين ترك حاله .. ودخل في حال غيره .. وإنما حال هذا إطعام الطعام للجائع .. والإنفاق على المساكين .. فهو أفضل له من تجويح نفسه .. ومن صلاته .. مع جمعه للدنيا ومنعه للفقراء ..

### « الفرقة الخامسة »

وفرقة أخرى غلب عليهم البخل .. فلا تسمح نفوسهم إلا بأداء الزكاة فقط .. ثم إنهم يخرجونها من المال الخبيث الرديء الذي يرغبون عن .. ويطلبون من الفقراء من يخدمهم .. ويتردد في حاجاتهم .. أو من يحتاج إليه في المستقبل للاستئجار لهم في الخدمة .. ومن لهم فيه غرض .. ويسلمونها إلى شخص بعينه واحد من الكبار .. من

(١) قمعه : قهره وصرفه .

(٢) السكجيين : خليط من العسل والخل .

(٣) هو أبو نصر بسر بن الحارث بن عبد الرحمن بن عطاء بن مهال بن ماهان بن عبد الله ، الحاف . أصله من « مرو » من قرية « بكرد » أو « ما برسام » . سكن بغداد ، ومات بها ، وهو ابن عم على ابن خشيم ، وصح الفضيل بن عياض ، وكان عالماً ورعاً . قال يحيى بن أكثم : قال لي المؤمنون : « لم يبق في هذه الكورة (المدينة) أحد يستحق منه غير هذا الشيخ : « بشر بن الحارث » .

مات بشر يوم الأربعاء لعشر خطومن من المحرم سنة سبع وعشرين ومائتين . (طبقات الصوفية لأنى عبد الرحمن السلمى) .

يستظهر بخشيته .. لينال بذلك عنده منزلة .. فيقوم بحاجته .. وكل ذلك مفسد للنية .. ومحبطة للعمل .. وصاحب مغور .. يظن أنه مطيع لله تعالى .. وهو فاجر .. إذ يطلب بعبادة الله تعالى عوضاً من غيره .. فهذا وغيره وأمثاله مغوروون بالأموال ..

« الفرقة السادسة »

وفرقة أخرى من عوام الخلق وأرباب الأموال والفقراء .. اغتروا بحضور مجالس الذكر .. واعتقدوا أن ذلك يغفهم ويكتفي بهم .. فاتخذوا ذلك عادة ويظنون أن لهم على مجرد سماع الوعظ دون العمل .. ودون الاتعاظ أجرأ .. وهم مغوروون لأن فضل مجالس الذكر لكونها رغبة في الخير .. وإذا لم تتحقق الرغبة فلا خير فيها .. والرغبة محمودة .. لأنها تبعث على العمل .. وإن لم تبعث على العمل فلا خير فيها .. وربما يغتر بما يسمعه من الوعظ .. وإنما يدخله رقة كرفة النساء فيبكي ! .. وربما يسمع كلاماً مخوفاً فلا يزال يصفر بين يديه ويقول : يا سلام سلام ! .. ونعود بالله ! .. والحمد لله .. وحسبي الله ولا حول ولا قوة إلا بالله ! .. ويظن أنه قد أتقى بالخير كله .. وهو مغور .. ومثاله مثال المريض .. الذي يحضر إلى مجالس الأطباء .. ويسمع ما يصفونه من الأدوية ولا يعقلها .. ولا يشتعل بها ويظن أنه يجد الراحة بذلك .. والجائع الذي يحضر عنده من يصف له الأطعمة اللذيدة ..

فكل وعظ لا يغير منك صفة تغير بدونها أفعالك .. حتى تقبل على الله وتعرض عن الدنيا .. وتقبل إقبالاً قوياً .. وإن لم تفعل بذلك الوعظ زيادة حجة عليك .. فإذا رأيته وسيلة لك كنت مغوراً

## الصنف الرابع من المغوروين «المتصوّفة»

فرقهم :

- منهم متّصوّفة هذا الزمان — إلا من عصمه الله — من اغتروا بالزّرِّي والمنطق والهيبة !!
- وهناك من هم أكثر غروراً فهم لا يجتبون معصية ظاهرة فكيف بالباطنة وغرضهم رغد العيش ، وأكل أموال السلاطين ومع ذلك فهم يظنون بأنفسهم الخير !!
- وهناك من يدعون علم المكافحة ومشاهدة الحق ومحاوزة المقامات إلى القرب وهم يظنون أنّهم حازوا علوم الأولين والآخرين !!
- وهناك من أحسّوا بالأعمال ، وطلّبوا الحلال ، واشتغلوا بتفقد القلب وصار أحدهم يدعى المقامات من الزهد والتوكّل .. من غير وقوف على حقيقة هذه المقامات !!
- وهناك من ضيقوا على أنفسهم أمر القوت وطلّبوا منه الحلال الحالص ، لكنّهم أهملوا تفقد القلب والجوارح ، ومن اتبع البعض وأهمل البعض فهو مغور !!
- وهناك من يظهرون خدمة الضّوفية سعيّاً وراء جمع الحرام والشّبهات للإنفاق عليهم وباعثه الرياء لا البر !!
- ومنهم من اتّخذ البحث عن عيوب النفس ومعرفة خدّعها علمًا وحرفة ، وضيّعوا في ذلك أوقاتهم ، ولم يتعلّقوا بخالقهم !
- ومنهم من افتتح لهم أبواب المعرفة ، فما شمّوا من مبادئ المعرفة رائحة تعجبوا منها ، وفرحوا بها وتعلّقت قلوبهم بالالتفات إليها وفي كيفية افتتاح بابها عليهم دون غيرهم وذلّك غرور !!
- وهناك فرقة لم تلتفت إلى ما يفيض الله عليها من الأنوار وغرهم ظنّهم أنّهم وصلوا.

## الصنف الرابع من المغوروين

### «المتصوفة»<sup>(١)</sup>

وما أغلب الغرور على هؤلاء المغوروين !!

### «الفرقة الأولى»

منهم متصوفة أهل هذا الزمان إلا من عصمه الله .. اغتروا بالترى والمنطق والهيبة .. فشابهوا الصادقين من الصوفية في زيهם وهيئتهم وألفاظهم .. وآدابهم .. ومراسهم .. واصطلاحاتهم .. وأموالهم الظاهرة في السماع .. والرقص .. والطهارة .. والصلوة .. والجلوس على السجادة مع إطراق الرأس .. وإدخاله في الجيب<sup>(٢)</sup> كالمتفكر وفي أنفاس الصُّعَداء<sup>(٣)</sup> .. وفي خفْض الصوت في الحديث .. وفي الصياح .. إلى غير ذلك .. فلما تعلموا ذلك ظنوا أن ذلك ينجيهم .. ولم يتبعوا أنفسهم قط بالمجاهدة<sup>(٤)</sup> .. والرياضة<sup>(٥)</sup> والمراقبة<sup>(٦)</sup> المقلب في تطهير الباطن والظاهر من الآثار الخفية والجلية .. وكل ذلك من منازل

(١) فئة من المتعبدين واحدتهم الصوفى وهو عندهم من كان فانياً بنفسه باقى يائلاً تعالى . والتصوف هو الوقوف على آداب الشرع ظاهراً وباطناً وهو عبارة عن الأخلاق الإلية ، وقد تبتعمل كلمة التصوف أحياناً مرادفة ل الكريم الأخلاق .. والتصوف هو اجتناب الأخلاق السليمة استعداداً للقبول تحلى الصفات الإلهية (ابن عربى) .

(٢) كل فتحة في التوب تسمى جيماً ، والتصود فتحة العنق .

(٣) التنفس الطويل من هم أو تعب .

(٤) هي حض النفس على القيام بالمشاكل الدينية ومحالفة الموى والموس (ابن عربى) .

(٥) الرياضة هي تهذيب الأخلاق النفسية (ابن عربى)

(٦) المراقبة — خوف العذاب .

الصوفية .. ثم إنهم يتکالبون على الحرام والشبهات .. وأموال السلاطين .. ويتنافسون في الرغيف .. والفلس والحبة .. ويتحاصلون على النمير<sup>(١)</sup> والقطمير .. وي Mizق بعضهم أعراض بعض مهما خالفه في شيء من غرضه .. وهؤلاء مغورو .. ومتالسم مثل عجوز سمعت أن الشجعان والأبطال والمقاتلين ثبتت أسماؤهم في الديوان<sup>(٢)</sup> فترتت بزيمهم .. ووصلت إلى الملك .. فعرضت على ميزان العرض .. فوجدت عجوز سوء .. فقيل لها : أما تستحين في استهارك بالملك ؟! اطروحها حول الفيل .. فطروحها حول الفيل فركضها .. حتى ماتت ..

### « الفرقة الثانية »

وفرقة أخرى ازدادت على هؤلاء في الغور .. إذا صعب عليها الاقتداء في (بذادة) الثياب .. والرضا بالدون في المطعم والمنكح والمسكن .. وأرادت أن تظاهر بالتصوف .. ولم تجد بدأ من التزوي بزيمهم .. فتركـت الخز والإبریسم<sup>(٣)</sup> .. وطلبت المرععات النفيسة ..

(١) كل نواة داخل بلحة فيها نيل ، ونمير ، وقطمير ، فالليل الساحة داخل شق النواة والغير الكثة في ظهر النواة .. والقطمير : القشرة الرقيقة بين النواة والثمرة أو شق النواة والمقصود : يتحاصلون على النافع أو على أقل القليل .

(٢) الديوان كما يقول النبواني في مصاحفه : جريدة الحساب ثم أطلق على الحساب ثم أطلق على موضع الحساب وهو مغرب والأصل (درآن) والجمع دراوين ويقال : إن عمر رضي لله عنه أول من دون المدواين وهو بلغة العصر : (السجلات التي تضم أسماء من يتحمدون رواتب أو معاشات أو نحو ذلك) .

(٣) الخز : الحرير وكينا ما سمع من صوف وحرير .. والإبریسم : الحرير .. ويكون العطف غطف تصوير .

والفوتو الرقيقة .. والسجادة المصبوعة .. وقيمتها أكثر من قيمة الخز  
والإبريس .. ولا يجتبنون معصية ظاهرة .. فكيف باطنـة .. وإنما  
غرضهم رغد العيش .. وأكل أموال المسلمين .. وهم مع ذلك  
يظنون بأنفسهم الخير .. وضرر هؤلاء أشد من ضرر اللصوص .. لأن  
هؤلاء يسرقون القلوب بالرـى .. ويقتـدى بهـم الغـير .. فيكون بـسبب  
هـلاـكـهـم .. وإن اطلعـ على فـضـائـهـمـ رـيـماـ ظـنـ أـهـلـ التـصـوـفـ كـذـلـكـ ..  
فيـصـرـحـ بـذـمـ الصـوـفـيـةـ عـلـىـ الإـطـلاقـ ..

### « الفرقـةـ الثـالـثـةـ »

وـفـرقـةـ أـخـرىـ اـدـعـتـ عـلـمـ الـمـكـاـشـفـةـ<sup>(١)</sup> .. وـمـشـاهـدـةـ الـحـقـ<sup>(٢)</sup> ..  
وـمـجاـوزـةـ الـمـقـامـاتـ<sup>(٣)</sup> .. وـالـوـصـولـ وـالـمـلـازـمـةـ فـيـ عـيـنـ الشـهـودـ ..

(١) المـكـاـشـفـةـ : هيـ الحـضـورـ الذـىـ لـاـ يـدـخـلـ فـيـ التـعـبـ .. وـيـقـولـ (ـالـمـحـبـيرـ)ـ : هيـ عـبـارـةـ عـنـ حـضـورـ  
الـقـلـبـ فـيـ شـوـاهـدـ الـمـشـاهـدـاتـ ، وـعـلـمـ الـمـكـاـشـفـةـ : دـوـامـ التـعـبـ فـيـ كـهـ عـظـمـةـ اللهـ ..  
وـيـكـونـ الـعـارـفـ فـيـ الـمـاـضـيـ مـتـفـكـرـاـ فـيـ الـأـفـعـالـ ..  
وـيـكـونـ الـعـارـفـ فـيـ الـمـكـاـشـفـةـ مـتـغـرـبـاـ فـيـ الـحـلـالـ ..

(ـتـارـيـخـ التـصـوـفـ فـيـ إـلـاسـلـامـ جـزـءـ ثـانـ)ـ التـرـجـمـ عنـ الـفـارـسـيـةـ ..

(٢) تـلـقـيـ المـشـاهـدـةـ عـلـىـ رـؤـيـةـ الـأـشـيـاءـ يـدـلـلـاتـ الـتـوـحـيدـ ، وـتـلـقـيـ أـحـيـانـاـ عـلـىـ رـؤـيـةـ الـحـقـ فـيـ الـأـشـيـاءـ (ـابـنـ  
عـرـفـ)ـ . وـالـمـشـاهـدـةـ أـوـ الـمـكـاـشـفـةـ مـتـقـارـبـاتـ فـيـ الـمـعـنـىـ إـلـاـ الـمـكـاـشـفـةـ أـنـمـ منـ الـمـشـاهـدـةـ ..

(٣) المـقـامـ — ثـبـاتـ الطـالـبـ عـلـىـ أـدـاءـ حـقـوقـ الـمـطـلـوبـ بـشـلـةـ الـاجـتـهـادـ وـصـحـةـ الـيـةـ ، وـلـكـلـ مـرـيدـ مـقـامـ كـانـ  
فـيـ اـبـتـدـاءـ الـأـمـرـ سـيـاـ للـذـكـرـ ، وـمـعـ أـنـ الطـالـبـ يـأـخـذـ مـنـ كـلـ مـقـامـ نـصـيـاـ ثـمـ يـجـاـوزـهـ فـيـهـ يـسـتـفـرـ فـيـ مـقـامـ  
وـاحـدـ ؛ لـأـنـ مـقـامـ الـإـرـادـةـ نـاشـيـءـ عـنـ تـكـوـنـ الـحـيـةـ ، لـأـسـلـوبـ الـعـاـمـلـةـ **﴿وـمـاـ مـنـ إـلـاـ لـهـ مـقـامـ مـلـوـعـ﴾**  
فـكـانـ مـقـامـ آـدـمـ **﴿الـتـوـبـةـ﴾** ، مـقـامـ نـوحـ **﴿الـرـهـدـ﴾** ، وـمـقـامـ إـبـرـاهـيمـ **﴿الـتـسـلـيمـ﴾** ، وـمـقـامـ مـوسـىـ **﴿الـإـنـابـةـ﴾** ،  
وـمـقـامـ دـاـوـدـ **﴿الـخـرـنـ﴾** ، وـمـقـامـ عـيـسـىـ **﴿الـرـجـاءـ﴾** ، وـمـقـامـ يـعـيـ **﴿الـحـرـفـ﴾** ، وـمـقـامـ إـلـيـاهـ **﴿الـذـكـرـ﴾** ، وـمـعـ أـنـ  
لـكـلـ حـلـالـ فـيـ الـصـبـرـ ، فـلـاـ بـدـ أـنـ يـكـونـ مـرـجـعـهـ إـلـىـ الـمـقـامـ الـأـصـلـ .. وـطـرـيـقـ اللهـ ثـلـاثـةـ أـسـمـاـ:

١ — المـقـامـ ٢ — الـحـالـ ٣ — الـتـكـيـنـ لـلـأـشـيـاءـ الـذـينـ جـاءـوـاـ

والوصول إلى القرب .. ولا يعرف ذلك .. ولا وصل إليه باللفظ والإثم .. ويلفق من الألفاظ الطامة كلمات .. فهو يردها .. ويعلن أن ذلك أعلى من علم الأولين والآخرين .. وهو ينظر إلى القراء والمقرئين .. والمفسرين والمحدثين .. وأصناف العلماء بعين الازدراء<sup>(١)</sup> فضلاً عن العوام .. حتى أن الفلاح ليترك فلاحته .. والحايك<sup>(٢)</sup> حياكته .. ويلازمهم أياماً معدودة .. ويتلتفت تلك الكلمات الرائفة .. فتراه يردها كأنه يتكلم عن الوحي .. ويخبر عن أسرار الأسرار ويستحرق بذلك جميع العباد والعلماء .. فيقول في العباد : أجراء متبعون .. ويقول في العلماء : إنهم بالحديث محجوبون .. ويدعى لنفسه أنه الواصل إلى الحق .. وأنه من المقرئين .. وهو عند الله من الفجار المنافقين .. وعند أرباب القلوب من الحمقى الجاهلين .. لم يحكم قط علمًا .. ولا يهذب خلقاً .. ولا يراقب قلباً سوى اتباع التوى .. وتلقيق المذيانات .. ولو اشتعلوا بما ينفعهم كان أحسن لهم ..

#### « الفرقة الرابعة »

وفرقة أخرى جاورت هؤلاء فأحسنت الأعمال .. وطلبت الحلال .. واستغلت بتفقد القلب .. وصار أحدهم يدعى المقامات من الرهد .. والتوكيل .. والرضا .. والحب من غير وقوف على حقيقة هذه المقامات وشروطها وعلاماتها وأفاتها ..

(١) الازدراء : السخرية والاحتقار

(٢) الحايك : الخياط

فمنهم من يدعى الوجد<sup>(١)</sup> وحب الله تعالى .. ويزعم أنه والله بالله تعالى .. ولعله قد يتخيل بالله تعالى حالات فاسدة هي بدعة وكفر .. فيدعى حب الله تعالى وقيل معرفته .. وذلك لا يتصور قط .. ثم إنه لا يخلو من مفارقة ما يكره الله تعالى .. وإيثار هو نفسه على أمر الله تعالى .. وعن ترك الأمور حياءً من الخلق ... ولو خلا ما تركها حياءً من الله تعالى .. وليس يدرى أن كل ذلك ينافي الحب .. وبعضهم ربما يميل إلى القناعة والتوكّل فيخوض البوادي من غير زاد ليصحح التوكّل .. وليس يدرى أن ذلك بدعة لم تنقل عن السلف والصحابة رضي الله عنهم أجمعين .. وقد كانوا أعرف بالتوكّل منه .. وما فهموا من التوكّل المخاطرة بالرّوح وترك الزاد .. بل كانوا يأخذون الزاد وهم متوكّلون على الله تعالى على لا الزاد .. وهذا ربما يترك الزاد وهو متوكّل على سبب من الأسباب واتقى به .. وما مقام من المقامات المنجية إلا وفيها غرور .. وقد اعتبرها قوم .. وقد ذكرنا مداخل الآفات فيها ربع المنجيات في الإحياء .

#### « الفرقة الخامسة »

وفرقة أخرى ضيقـت على أنفسها أمر القوت حتى طلبت منه <sup>الحلال</sup> الخالص .. وأهملت تفقد القلب والجوارح في غير هذه الخصلة الواحدة .. ومنهم من أهمل الحلال في مطعمه وملبسه ومكـسبه فيتعـمق

(١) الـوجـد — ما يصادـف القـلب ويرـد عـلـيـه بلا تـكـلـف وـتـصـيـع . ويـقـول الـبعـض : إـنـه عـلـة عـنـ عـرـوفـ تـلـمـعـ ثـمـ تـخـمـدـ سـرـيعـاـ (الـتـعـرـيفـاتـ) .

في ذلك .. ولم يدر المسكين أن الله تعالى لم يرض من العباد إلا بالكمال في الطاعات ، فمن اتبع البعض وأهل البعض فهو مغور .

#### « الفرقة السادسة »

وفرقة أخرى ادعت حسن الخلق والتواضع والسمامة . وقصدوا الخدمة للصوفية .. فجمعوا قوماً وتتكلفوا خدمتهم .. واتخذوا ذلك شبكة لخطام الدنيا .. وجمعوا للمال .. وإنما غرضهم التكثير ، والتکبير .. وهم يظهرون أن غرضهم الخدمة والتبعية .. ثم إنهم يجمعون من الحرام والشبهات لينفقوا عليهم .. ليکثر أتباعهم .. وينشر بالخدمة اسمهم .. وبعضهم يأخذ من أموال السلطان وينفق عليهم .. وبعضهم يأخذها لينفق في طريق الحج على الصوفية .. ويزعم أن غرضهم البر والإنفاق .. وباعت جميعهم الرياء والسمعة .. وذلك بإهالاتهم لجميع أوامر الله تعالى ظاهراً .. ورضاهما بأخذ الحرام والإنفاق منه .. ومثال ذلك : كالذى ينفق ماله في طريق الحاج .. وكمن يعمر مسجد الله تعالى ويُطينه بالعذرة ويزعم أن قصده العمارة ..

#### « الفرقة السابعة »

وفرقة أخرى اشتغلت بالمجاهدة<sup>(١)</sup> وتهذيب الأخلاق .. وتطهير النفس من عيوبها .. وصاروا يعمقون فيها .. فاتخذوا البحث عن عيوب النفس ومعرفة خداعها علمًا وحرفة لهم .. فهم في جميع

(١) هي حضر النفس على القيام بالمشاكل الدينية ومخالفة الملوى والموس (ابن عرب).

الأحوال يشتغلون بالفحص عن عيوب النفس .. واستنباط دقيق الكلام في آفاتها .. فيقولون : هذا في النفس عيب .. والغفلة في كونه عيباً عيب .. ويشتغلون فيها بكلمات متلبسة .. وضيعوا في ذلك أوقاتهم .. وكأنهم وقفوا مع أنفسهم .. ولم يشتغلوا بحالاتهم .. فمثالمهم مثال من اشتغل بأوقات الحج وعوائقه .. ولم يسلك طريق الحج .. وذلك لم يغنه عن الحج ..

### « الفرقة الثامنة »

وفرقة أخرى جاوزت هذه المرتبة .. وابتدأوا سلوك الطريق<sup>(١)</sup> .. وانفتحت لهم أبواب المعرفة .. فكلما شموا من مبادئ المعرفة رائحة تعجبوا منها .. وفرحوا بها .. وأعجبهم غراسها .. فتعلقت قلوبهم بالالتفات إليها .. والتفكير فيها .. وفي كيفية افتتاح بابها عليهم .. واشتدادها على غيرهم .. وكل ذلك غرور .. لأن عحائب طريق الله تعالى ليس لها نهاية .. فمن وقف مع كل أتعوبة .. وتقيد بها قصرت خطاه .. وحرم الوصول إلى المقصود .. ومثاله مثال من قدم على ملك .. فرأى بباب ميدانه روضة فيها أزهار وأنوار .. ولم يكن قد رأها قبل ذلك .. ولا رأى مثلها .. فوقف ينظر إليها حتى فاته الوقت الذي يمكنه اللقاء بالملك فانصرف خائباً .

(١) الذي تقطع فيه المنازل ويم فيه الترقى في المقامات لإرادة الطريق إلى الله ، وكى يسروا حكم المقامات وقد ظهر بظهور محمد صلوات الله عليه حال لكل مقام حتى تم الدين (« اليوم أكملت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتي » حتى ظهر تكين المشكين (المجوبي)

## « الفرقة التاسعة »

وفرقة أخرى جاوزت هؤلاء .. ولم تلتفت إلى ما يفيض عليهم من الأنوار في الطريق .. ولا إلى ما تيسر لهم من العطايا الجزيلة .. ولم يلتفتوا إليها .. ولا عرجوا عليها .. جادين في السير .. فلما قاربوا الوصول ظنوا أنهم وصلوا .. فوقفوا .. ولم يتعدوا ذلك .. وغلطوا .. فإن الله سبعين حجاباً من نور وظلمة .. ولا يصل السالك إلى حجاب من تلك الحجب إلا ويظن أنه قد وصل .. وإليه الإشارة بقوله تعالى إخباراً عن إبراهيم عليه أفضلي الصلاة والسلام إذ قال : ﴿فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيلُ رَأَى كَوْكَباً﴾ الآية .. وما أكثر الحجب في هذا المقام ..

فأول حجاب بين العبد وربه نفسه .. فإنه أمر رباني عظيم .. وهو نور من أنوار الله تعالى .. أعني سر القلب الذي سيجلب حقيقة الحق كما هو حتى أنه يسمع جملة العالم كله .. ويحيط به صور الورى .. فعند ذلك سيشرق نوره إشراقاً عظيماً .. إذ يظهر فيه الوجود كله على ما هو عليه .. وهو في أول الأمر محجوب بمشكاة هي الساترة له .. فإذا تجلى نوره وانكشف جمال القلب بعد إشراق نور الله تعالى عليه .. ربما التفت صاحب القلب إلى القلب .. فرأى من جماله الفائق ما يدهشه .. فربما صرخ وقال : أنا الحق .. فإن لم يتضح ما وراء ذلك .. ووقف عنك هلك .. وبهذه العين نظر النصارى إلى المسيح عليه الصلاة والسلام .. لما رأوا من إشراق نور الله تعالى عليه ..

(١) الانعام : ٧٦ .

فغلظوا .. كمن رأى كوكباً في مرآة .. أو في ماء .. فيظن أن الكوكب المرأة .. فيمد يده ليأخذه .. فهو مغرور ..

هل هناك أنواع أخرى في طريق السلوك ؟

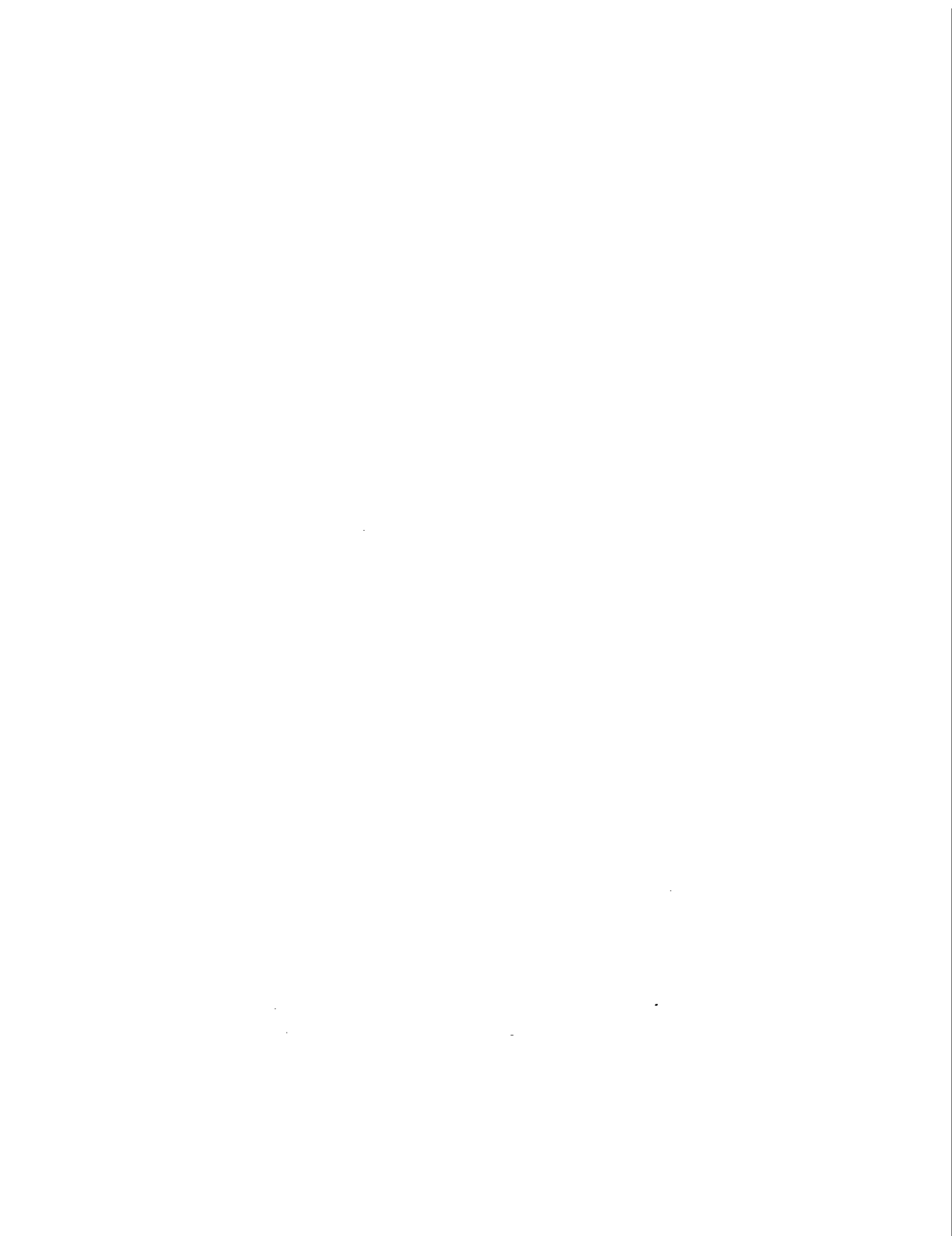
وأنواع الغرور في طريق السلوك إلى الله .. لا تستقصى إلا بعد شرح جميع العلوم الخفية .. وذلك لا رخصة في ذكره .. وقد يجوز إظهاره حتى لا يقع المغروز فيها .. وبالله التوفيق .. وهو حسبي ونعم الوكيل .. ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم ..

\* \* \*

تم ذلك بحمد الله وعونه على يد كاتبه لنفسه ولمن شاء الله من بعده راجي عفو ربه القريب الحبيب الفقير عثمان ابن العلامة الشيخ سلمان الشافعى السويفى غفر الله ولوالديه وللمسلمين ..  
وصلى الله على، محمد وآل وصحبه ..

\* \* \*

وكان الفراغ من نقل هذا التأليف ليلة الخميس المبارك خمس وعشرين مضيئاً من شهر شعبان الذي هو من شهور سنة ١١٨٢ هـ ألف ومائة واثنين وثمانين من الهجرة النبوية على صاحبها أفضل لصلاة وأزكي السلام والله أعلم ..



## فهرس الكتاب

| الصفحة      | المحوي                                                                                        |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥           | مقدمة المحقق                                                                                  |
| ٧           | دراسة التحقيق :                                                                               |
| ٩           | هذا الكتاب                                                                                    |
| ١٢          | المؤلف أبو حامد الغزالى في سطور                                                               |
| ١٤          | عصر الإمام الغزالى — مؤلفاته                                                                  |
| ١٦          | حجـة الإسلام الغزالى مؤلفاً ومحدداً                                                           |
| ١٧          | نقدـه للصوفية                                                                                 |
| ١٨          | منهج التحقيق                                                                                  |
| ١٩          | « بيان توضيحي تفصيلي لأصناف المغوروين »                                                       |
| ٢٣          | مقدمة المؤلف                                                                                  |
| الباب الأول |                                                                                               |
| ٢٥          | فـغـرورـالـكـافـرـينـوـمـنـيـشـارـكـوـنـهـمـغـرـورـهـمـوـغـرـورـالـعـصـاهـمـنـالـمـؤـمـنـينـ. |
| ٢٧          | غـرـورـالـكـافـرـ ..ـقـسـمـانـ                                                                |
| ٢٧          | عـلـاجـهـذـاـغـرـورـشـيـعـانـ                                                                 |
| « فـصـلـ »  |                                                                                               |
| ٢٨          | فـيـمـنـيـشـارـكـوـنـالـكـفـارـغـرـورـهـمـمـنـالـمـؤـمـنـينـبـرـهـمـ                          |
| ٢٩          | ماـسـبـبـهـذـاـغـرـورـ؟ـ                                                                      |
| ٣٠          | وـمـيـنـشـأـهـذـاـغـرـورـ؟ـ                                                                   |
| « فـصـلـ »  |                                                                                               |
| ٣١          | فـغـرـورـعـصـاهـمـلـمـؤـمـنـينـ                                                               |
| ٣١          | منـشـأـهـذـاـغـرـورـ                                                                          |

## «فصل»

٣٣ ..... فيمن اغتر بحسناه مع قلتها وكثرة سيئاته

## «فصل»

٣٣ ..... في غور من يظن أن طاعته أكثر من معاصيه

## الباب الثاني

٣٥ ..... في بيان المغوروين من المؤمنين  
٣٧ ..... الصنف الأول : المغوروون من العلماء

## «فصل»

٣٩ ..... في بيان المغوروين وأقسام كل صنف  
 ٣٩ ..... الصنف الأول من المغوروين : العلماء وفهتم :  
 ٣٩ ..... الفرقة الأولى .....  
 ٤٠ ..... الفرقة الثانية .....  
 ٤١ ..... الفرقة الثالثة .....  
 ٤٣ ..... الفرقة الرابعة .....  
 ٤٤ ..... الفرقة الخامسة .....  
 ٤٥ ..... بم تتحقق معرفة الله ؟ .....  
 ٤٦ ..... الفرقة السادسة .....  
 ٤٧ ..... الفرقة السابعة .....  
 ٤٨ ..... الفرقة الثامنة .....  
 ٤٩ ..... الفرقة التاسعة .....  
 ٤٩ ..... الفرقة العاشرة .....  
 ٥١ ..... الفرقة الحادية عشرة .....

## «الصنف الثاني»

|    |       |                                        |
|----|-------|----------------------------------------|
| ٥٣ | ..... | المغوروون من أرباب العبادات والأعمال : |
| ٥٥ | ..... | الفرقة الأولى                          |
| ٥٦ | ..... | الفرقة الثانية                         |
| ٥٦ | ..... | الفرقة الثالثة                         |
| ٥٧ | ..... | الفرقة الرابعة                         |
| ٥٧ | ..... | الفرقة الخامسة                         |
| ٥٨ | ..... | الفرقة السادسة                         |
| ٥٩ | ..... | الفرقة السابعة                         |
| ٦٠ | ..... | الفرقة الثامنة                         |
| ٦١ | ..... | الفرقة التاسعة                         |

## «الصنف الثالث من المغوروين»

|    |       |                        |
|----|-------|------------------------|
| ٦٣ | ..... | أرباب الأموال وفرقهم : |
| ٦٥ | ..... | الفرقة الأولى          |
| ٦٦ | ..... | الفرقة الثانية         |
| ٦٧ | ..... | الفرقة الثالثة         |
| ٦٧ | ..... | الفرقة الرابعة         |
| ٦٨ | ..... | الفرقة الخامسة         |
| ٦٩ | ..... | الفرقة السادسة         |

## «الصنف الرابع من المغوروين»

## «المتصوفة»

|    |       |                |
|----|-------|----------------|
| ٧٣ | ..... | الفرقة الأولى  |
| ٧٤ | ..... | الفرقة الثانية |
| ٧٥ | ..... | الفرقة الثالثة |

|    |                                     |
|----|-------------------------------------|
| ٧٦ | الفرقة الرابعة                      |
| ٧٧ | الفرقة الخامسة                      |
| ٧٨ | الفرقة السادسة                      |
| ٧٨ | الفرقة السابعة                      |
| ٧٩ | الفرقة الثامنة                      |
| ٨٠ | الفرقة التاسعة                      |
| ٨١ | هل هناك أنواع أخرى في طريق السلوك ؟ |

« والحمد لله الذي بنعمته تم الصالحات »

## إعرض نفسك على الإمام الغزالى فقد تكون من المغرورين !!!

- الذين يرتكبون المعاصي ويملون الأعمال الصالحة ويقولون إن الله عفور رحيم ورحمته واسعة وكرمه عظيم ونحن نرجوا عفوه ونطمع في مغفرته !!!
- الذين ضيغوا الأعمال الصالحة ، وتدنسوا بالشهوات وناعوا آخرتهم بدنياهم !!!
- الذين اغترو بحسناهم وظوا أنها أرجح من معاصيهم وهم يتوقفون المغفرة ...
- الذين يغترون بعلمهم وثقافتهم ويملون فقد الحوارج وحفظها ويطمئنون أنهم عند الله بمكان ، وأن الله لا يعذب مثلهم وأنه يقبل في الخلق شفاعتهم : ولا يطالهم بذنوبهم وخطاياتهم !!!
- علماء السوء الذين يطبلون بعلمهم الكثيرو والخلياء والحسد والرياء وطلب الرياسة والعلا وارادة النساء وطلب الشهرة !!!
- الذين يغترون بقراءة القرآن ويهدرؤته هدراً وأستهتم تجربى به بينما قلوبهم تردد في أودية الأمالى والتفكير في الدنيا ، ولا يفكرون في معانى القرآن ولا ينجزون بزواجه !!!
- الذين يغترون بالصوم ويصومون الأيام الشريفة وهم فيها لا يحفظون أستهتم من الفية ولا خواطرهم من الرياء ولا يطهرون من الحرام !!!
- الذين يأمرؤون الناس بالمعروف والذى عن الشر ويسون أنفسهم !!!
- الذين زهدوا في الدنيا وقعوا بقليل الطعام واللباس وظوا أنهم أدركوا رتبة الزهاد وهم راغبون في الرياسة والخلاف !!!
- الذين يحرصون على بناء المساجد والمدارس ويكتبون أسماءهم عليها وقد اكتسوا أموالهم من الظلم والشماتة ويطمئنون أنهم قد استحقوا المغفرة !!!
- الذين ينفقون أموالهم في الصدقات على الفقراء والمساكين طلباً لل ثناء والفاخر ويكرهون الصدق في السر !!!
- الذين يحفظون الأموال ويمسكونها بحکم البخل ويكتفون بالعبادات التي لا تحتاج إلى نفقة كصيام وصلوة !!!
- المنصوفة الذين اغترو بالرثى واللطم وافية واشتعلوا بالمظاهر الكاذبة فقط !!!
- الذين يغترون بالحج ويتجاوزون اليمت الحرام وجرائهم حوعى ولا يتصدقون عليهم وقلوبهم معلقة ببلادهم وذويهم !!!

كتاب القرآن